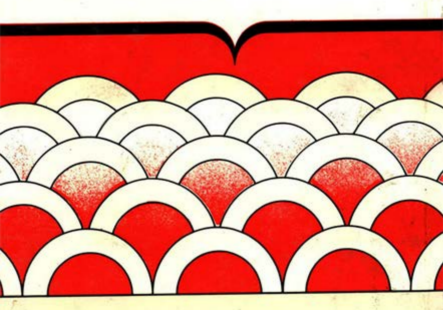
### ै. श्रेंटिंग्डे के कि

في سُبيل مُوسوعُ فلسفت ية

# أفلاطون



وَلروَمَكْتَبِمُ لِلْحِلِلَاقُ

لأفئ بالاطولي



فیسے بئیل موسئوعت فلسنفسیّة

## لُون الطولي

ے نیٹ (لارکتور مطیطفیٰ خابمٹ

مَنشُورَات وَلاروَمِكَتَبَبُّ الْفِلْكِ

#### جرئة ق النظير ع والنيث م مجفوظت. ١٩٨٨

الإدارة العامة: دار ومكتبة الهلال بئر العبد . شارع مكرزل

بیروت می ب: ۱۵/۵۰۰۳

#### مقيدمية

يمتاز أفلاطون هذا الحكيم العبقري العظيم الذي عبر في كتاباته عن روحه اليونانية الخالصة ، ومنهجه الفلسفي المنطقي المتكامل ، المسرب بالأسرار والتقاليد السحرية الخلابة القادمة من الشرق ، بأن نظرياته وآراءه العميقة المجردة عن هيولي المادة ، والمتخلقة بأخلاق الكمال والمثالية قد شملت الفلسفة العربية ، والحكمة الاسلامية ، فاثرت فيهما تأثيرا فعالا ، وخاصة ما يتعلق بعلم التوحيد ، أو علم الأصول والأحكام ، وحدوث المالم ، والمبدأ والمماد ، والنفس الانسانية وسرمديتها ،

ولا غرو فقد انتقلت الآثار الافلاطونية المامة الى الفلسفة العربية بعد أن عكف علماء العسرب ومفكريهم على ترجمتها الى اللغة العربية وصبغوها بالصيفة الاسلامية حتى جاءت تجسيدا لآراء وأفكار أكثر المدارس الفكرية التي تمثل وجهات نظس المدارس الفكرية الاسلامية •

ويلاحظ أن الافكار الافلاطونية قد سيطرت سيطرة تامة على المدارس الباطنية الاشراقية الصوفية في الاسلام لنزعتها المثالية الهادفة الى تحقير البسد وملذاته ، والداعية الى طلب الكمال والتطهير الذاتي ، والتخلق بأخلاق الباري سبحانه النبوع الذات كانت فلسفته أو بالأحرى حكمته الينبوع الرقراق الصافي الخالي من الادران والاقذار الذي عب منه أصحاب الفلسفة الاشراقية المرفانية التواقة الى كشف جوهر الانوار المقلية الشعشعانية ولمانها وفيضانهاعلى الانفس الحقانية العارفة الواصلة الى حالة التجرد ، بعد انتقالها من حد القوة الى حد الفعل والكمال والمثالية ولمانها حد الفوة الى حد الفعل والكمال والمثالية .

والنزعة الافلاطونية كما يبدو لكل من تعمق في دراسة الفلسفة العربية والاسلامية ظاهرة بينه

عند أكبر الفلاسفة العرب ، وخاصة ما يتعلق منها بالنفس اذ النفس عندهم كشأنها عند أفلاطون ، جوهر روحاني الهي شريف ، واحد بسيط ، خالد غير داثر مؤثر في الاجسام ، قادر على مجاوزة عالم الحواس والأبدان الى عالم الربوبية والصفاء • فالنفس في هذه الدنيا عابرة سبيل ، ومنهم من يقول : « والعجب من الانسان كيف يهمل نفسه ويبعدها من باريها وحالها هذه الحالة الشريفة ، فيا أيها الانسان الجاهل : ألا تعلم ان مقامك في هذا العالم انما هو كلمحة ، ثم تصير الى العالم الحقيقي ، فتبقى فيه أبد الآبدين ؟!!

ونرى أن الفارابي وابن سينا واخوان الصفا والكندي وابن رشد وغيرهم من كبار الفلاسفة المرب يكثرون في مصنفاتهم الفلسفية من ذكر أفلاطون في معرض كلامهم عن النفس وانها نور الباري عز وجل ، فاذا هي خلعت البدن علمت كل ما في العالم ، ويشيرون من طرف خفي الى تقسيم أفلاطون لقوى النفس الى الشهوانية والغضبية والعقلية ، وكذلك يعتمدون على آراء أفلاطون في أن الأنفس العقلية باقية خالدة سرمدية بعد الموت ، وأن مسكن الأنفس العقلية ، اذا تجردت

هو خلف الفلك في عالم الربوبية حيث نور الباري سبحانه وتمالى •

ويتجلى الأثر الأفلاطوني واضعا في رسائل الفارابي في العلم المدني وآراء أهل المدينة الفاضلة مما وأن أكثر مؤلفات ابن سينا مستنبطة من مصنفات أفلاطون ، وكذلك بالنسبة لجماعة اخوان الصفاء وما جاء في رسائلهم حول الفيض والابداع والنفس والعقول ، والمبدأ والمعاد •

ويبدو جليا أن الافلاطونية بما فيهامن عقلانيات ونفسانيات وآراء ما ورائية والهية قد انتقلت أولا الى فلاسفة الاسكندرية « فيلون الاسكندراني ، وأفلوطين ، وفرفريوس ، وبرقلوس » ثم انتقلت الى اللغة العربية ، ومن العربية انتقلت الى اللغات الأوروبية •

ويعتبر أفلاطؤن العكيم الاول الذي تكلم بعكمة وروية ودقة عن المعرفة الحقانية لذاتها • حيث لاحظ أن حكماء عصره على رأيين متعارضين في هذا المجال : رأي من يذهب الى أن المعرفة متعلقة بالاحساس وهي جزئية متغيرة • ورأي آخر يرد

المعرفة الى العقل ويعتبر موضوعها الماهية المجردة الضرورية • فعمد أفلاطون الى بحث أنواع المعرفة، فوجدها حسب رأيه على أربعة أنواع:

- ١ ــ الاحساس ، وهو ادراك عوارض الاجسام أو أشباحها في اليقظة وصورها في المنام •
- ٢ ــ الظن ، وهو الحكم على المحسوسات بما هي
   كذلك ، وهذه الاحكام نسبية متغيرة لتملقه
   بالمادة •
- ٣ ــ الاستدلال ، وهو علــم الماهيات الرياضيــة
   المتحققة في المحسوسات •
- ٤ ــ التعقل ، وهو ادراك الماهيات المجردة من كل
   مادة •

ولم يقف نشاط أفلاطون المقلاني عند حد المعرفة بل تمداها الى ايجاد نظرية المثل ، والعالم الممقول ، والوجدود ، وحدوث العالم ، والنفس الانسانية ، والمنطق ، والاخلاق ، والفضيلة التي تنطلق حسب مفهومه من النفس ، والمدالة المدنية، والمدن الغير عادلة ، والدولة التيموقراطية ،

والدولة الاوليفركية ، والدولة الديمقراطية ، والدولة الاستبدادية ، الى آخر ما جادت به عبقريته الفذة من علوم ومعارف ومعاورات عقلانية ناهدة الى نشر الافكار المقلانية في النفوس المارفة •

ومما لا شك فيه ان أفلاطون عالج في مؤلفاته الكثير من النواحي الاجتماعية التي كانت تتسلط على البيئة اليونانية ، وخاصة ما يتعلق منها بالأخلاق الفردية والأسرة والسلوك الانسانىي ، وتعديد النسل وتعسينه • وتكلم أيضا عن التوحيد والحكمة ، والقوة والحق ، وذهب الى أن العدالة هي مصلحة الأقوى ، وأودع كتاب الخالد « الجمهورية » مبتافيزياءه ولاهوت وأخلاف الوضعية وعلم نفسه ، وسياسته ونظريته في الفن والمرأة باعتبارها خلية اجتماعية • وذكر بأن حفنة من القوة الأفضل من حقيبة مليئة بالحق • ونادى أفلاطون بضرورة جعل كل شيء مشتركا مشاعا حتى الزوجات والأولاد الذين تتصرف بهم العكومة على هواها -

ولا بد لمن يرغب في معرفة المزيد من فلسفة

أفلاطون ، من التلفت الى كتب ومصنفات تلميذه أرسطو الذي كتب عن معلمه ومربيه الكشير ، وهاجمه ونقده في آراءه ونظرياته ، وخاصة في نظرية المثل ، وقد أثر هذا النقد في بعض فلاسفة الشرق كالفارابي وابن سينا وغيرهما •

بيروت ۲۰/٥/۲۰ الدكتور مصطفى غالب

#### حياة أفلاطون:

كانت ولادة أفلاطون في أثينا أو في أجينا - جزيرة مقابلة لأثينا - سنة ٢٧٤ق٠م من أسرة غنية عريقة بالمجد والشرف ، فأبوه أرسطون كان أحد كبار العكماء في عصره ، وعمه كريتياس كان رئيس الطفاة الذي سقملت حكومت بعد ممارك ( البلوبونييز ) حيث هزمت أثينا وتعطم أسطولها المظيم •

فاستلم الحكم من بعده جماعة الديمقراطيين الذين حكموا على سقراط بالاعدام • تثقف أفلاطون كأحسن ما يتثقف أبناء الطبقات الراقية ، وقرأ شعراء اليونان ونظم الشعر التمثيلي • ثم

أقبل على العلوم وأظهر ميلا خاصا للرياضيات ويقال أنه أخذ العكمة عن فيثاغورس ثم تعرف على سقراط وشهد بعض مناقشات فاعجب به الاعجاب الشديد مما جعله يكره الشعر ويميل الى العكمة ومما قاله هو بالذات عن نفسه: «أشكر الله لأنه خلقني يونانيا لا بربريا ، حرا لا عبدا ، ورجلا لا امرأة ، وأشكره أيضا لأنني ولدت في عهد سقراط » •

وما كاد يبلغ الثالثة والعشرين حتى أراد أهله وأصدقائه ، وقد توصلوا الى الحكم بمساعدة أسبرطه ، أن يقلدوه أعمالا تناسب عبقريته الفذة، ففضل الانتظار • وطنى الارستقراطيون وبغوا ، وأمعنوا في خصومهم نفيا وتقتيلا وتشريدا ، وصادروا ممتلكاتهم ، ثم انقسموا على أنفسهم ، فملأوا المدينة فسادا ، وملأوا قلب أفلاطون غما وحزنا • ولما هزمهم الشعب وقامت الديمقراطية ، انصفت بعض الشيء ، ولكن الديمقراطية أعدمت سقراط فيئس أفلاطون من السياسة ، وأيقن أن الحكومة المادلة لا ترتجل ارتجالا ، وانما يجب التمهيد لها بالتربية والتمليم • فقضى حياته يفكر

في السياسة ويمهد لها بالفلسفة ، ولم تكن له قطد مشاركة عملية فيها •

وبعد موت أستاذه سقراط حزن عليه حزنا شديدا فاعتزل الحياة المامة ، وما عتم ان غادر أثينا الى ميغاري حيث اتصل باقليدس الرياضي الكبير ، ثم توجه الى مصر ، وزار صقلية حيث قابل « دنيس السيراقوزي » الطاغية • وكان خلال تجواله وتنقلاته بين البلدان يعرج على أثينا مسقط رأسه بين الفينة والفينة • ويقال بأن ملك صقلية اعتقله وأرسله الى جزيرة أجينا التي كانت حليفة اسبرطة ضد أثينا • فعرض في سوق الرقيق ، فافتداه رجل من قورينا وعاد أفلاطون الى اثينا •

وفي أثينا أنشأ عام ٣٨٧ مدرسة في أبنية تطل على بستان اكاديموس . فسميت لذلك الاكاديمية حيث استقر فيها يلقي حكمه ودروسه ، وارشاداته ومواعظه ، ويصنف الكتب ، ويجري المحاورات العلنية ، حتى مات عن عمر يناهز الثمانين ، محاطا بتلامذته ومريديه وأتباعه الذين كانوا يحبونه كما كان هو يحب معلمه سقراط •

ويحدثنا القفطي في كتاب تاريخ الحكماء فيقول: « • • كان أفلاطون في قديم يميل الى الشعر وأخذ منه بعظ متوفر ثم حضر مجلس سقراط فرآه يذم الشعر وأهله ويقول هي خيالات تشعر بالخلائق ، لا على الحقيقة وطلب العقائق أولى ، فتركه عند ذلك أفلاطون • ثم انتقل الى قول فيثاغورس في الاشياء المقولة • ويقال أنه عاش احدى وثمانين سنة وعنه أخذ أرسطاطاليس وخلفه بعد موته ، وقال اسحق انه أخذ عن سقراط • وتوفي أفلاطون في السنة التي ولد فيها الاسكندر وهي السنة الثالثة عشر من ملك الأوخس • وكان ملك مقدونية في ذلك الوقت فيلبس وهدو أبو الاسكندر » •

ويرى القفطي أن اليونان يبالغون في أفلاطون ويعظمونه ويقولون: « كان مولده الهيا، وكان طالعه طالعا جليلا، ويسردون في ذلك حكايات هي بالأسمار أشبه فأضربت عن ذكرها، وقالوا انه لما عزم على ترك الشعر الذي كان يمانيه ويبالغ في تعلمه عندما سمع من سقراط ما سمعه من أمره عزم على المضي الى سقراط والاخذ عنه فلسفة

فيثاغورس وقد كان شاركه فيها على فيثاغورس الا أنه لم يبالغ فيها لاشتغاله بالشهر وان سقراط رأى في المنام كأن فرخ كركي قاعد على حجرة وأنه زغب وطلع ريشه للوقت فطار نحو السماء وهو يصوت بصوت الهي يطرب جميع الناس و فلما جاءه أفلاطون للتعلم تأوله ذلك الطائر وأن صوته كلامه و ٠٠٠ » و

ويذكر القفطى أيضا بأن أفلاطون سمع كلام فيثاغورس وهو دون العشرين من عمره ، ووضع كتب في الألحان • ولما طلب الفلسفة مشمى الى جماعة أراقليطوس وكانت لهم طريقة في الفلسفة . فسمع منهم وتحقق أن طريقتهم في الحكمة يتعمين عليها الرد • وأراد أن يجاهد نفسه في طلب الفلسفة العقيقية فقصد سقراط لأن فيثاغورس كان قد مات ، وتصدر بعده سقراط فصادف سقراط وهو يخطب الجماعة المجتمعة اليه وكان قد جمعهم اليه ذيونوسيوس ، فلما سمع كلامه حرص كل الحرص على طلب الحكمة الفيثاغورية وترك ما كان عليه ، وأحرق كتب الشعر والاحاديث ، وأنشأ يقول : « يا أيها النار ادنى من أفلاطون فان به الآن اليك

حاجة » • وكان عمره اذ ذاك عشرين سنة ، وسمع من سقراط بعد ذلك ولازمه مدة خمسين سنة حتى بلغ في الأمور المقلية الى منزلة فيثاغورس ، وفي سياسة المدينة الفاضلة الى مرتبة سقراط وشهد له بذلك أهل العلم في زمانه •

ويواصل القفطي حديثه عن أفلاطون فيذكر مغادرته أثينا وتوجهه الى صقلية بعثا عن بعض الكتب العرفانية: « ولشدة طلبه في العلم وحرصه على جمع الكتب سافر الى صقلية ثلاث دفعات ليحصل منها الكتب ، ويطلع على أسرار حكمة الأمور الالهية • فأول دفعة سافر فيها اليها كان لعزمه أن يرى النار التي تخرج من هناك من الارض دائما، تخف في الصيف وتزيد في الشتاء •

وكان المستولي على صقلية في ذلك الوقت رجل يوناني قد تغلب عليها اسمه ذيونوسيوس ، وكار جبارا قد ملك البلاد باليد لا بالأصالة ، ولما سمي بقدوم أفلاطون أمر باحضاره ، فلما حضر الية صادف عنده سقراط ، وقد جمع له علماء الجزيرة، وهو يخطبهم على ما تقدم شرحه .

ولما حضر أفلاطون للمجلس طلب منه جبار متلية هذا المذكور ، أن يتكلم بشيء من خطبه وشمره فخطب خطبا كثيرة في حضرته ، وكان فصيعا عنب الألفاظ معكما لما يورده من طريقته التي هو عليها ، وقال في بعض خطبه : ان أجود السير وأفضلها التي تكون على الناموس والسنن • وظن الجبار ذيونوسيوس أنه قصده بهذا القول لأجل تغلبه بغير استعقاق لما وليه فأسرها في نفسه ولم يبدها •

وكان هذا الجبار يعاني الشعر وشيئا من العكمة الغير معققة ، وله تلاميذ في ذلك وأصحاب ، واذا سمع بعالم تعيل في احضاره ومناظرته واقامة العجة على صحة قصده الذي هو عليه ، واتفق أن قال لأفلاطون : هل ترى في أصحابي سعيدا ؟ وظن أن أفلاطون سيقول بعضور الجميع : انك سعيد ويعصل له بهذا القول مرتبة توجب له الاستعقاق لما تغلب عليه • فقال له أفلاطون غير محاش له : ليس في أصحابك سعيد • فسأله بعد ذلك وقال : ليس في أصحابك سعيد • فسأله بعد ذلك وقال : كان من القدماء سعيد ؟ فقال : كان فيهم سعداء غير مشهورين ، وأشقياء اشتهروا • وعناه بذلك ، فأسرها الجبار ولم يبدها ، ثم قال

له الجبار: فاراك على هنذا القول لا ترى أن ارقليس من أهل السعادة أيضا ؟ وأرقليس هنذا كان شاعرا من شعراء اليونان وكان قد عمل أشعار وذكر فيها هذا الجبار ووصفه ولحن تلك الاشعار وجعلها في هياكل جزيرة صقلية يدنكر بها في كل وقت، وكان هذا الجبار يعظم الشعر والشعراء ، لأجل ذلك يثبت لمدحه أصلا • فقال له أفلاطون مجيبا على سؤاله: ان كنا نرى أن أرقليس كان معني ينبغي أن يكون من كان من نسل « اذيا » كالذي ينبغي أن يكون من كان من نسل « اذيا » يعني المشتري فباضطرار ينبغي أن تظن به أنه سعيد ، وأما ان كان وصفتموه أنتم معاشر الشعراء وكانت سيرته على ما تذكرون فانه عندي من الأشقياء وذوي رداءة البخت •

فلما سمع ذيونوسيوس الجبار منه هذا القول لم يحتمل جرأته وأمر به فدفع الى بوليدس الذي كان من أهل الأقاذامونيا • وكان قد وفد على هذا الجبار ليهادنه على بلاده ، وأمره الجبار بقتل أفلاطون ، فأخذه بوليدس وذهب به الى أغنياء مدينته وأبقى عليه ولم يقتله ، وباعه من رجل من أهل النهر وان اسمه أنناق ن • وكان هذا الرجل يحب أفلاطون ويتشبه بأخلاقه وان لم يره قبل ذلك

وانما كان يسمع ما ينقل اليه من أخباره وكان الثمن الذي ابتاعه به ثلاثين منافضة •

وكان لذيونوسيوس الجبار نسيب اسمه ذيون قد حضر مجالس أفلاطون بصقلية وسمع كلامه ومال اليه كل ميل ولما سمع ما جرى على أفلاطون عز عليه ولم يمكنه مجاهرة الجبار فسير في السر ثمن أفلاطون وهو ثلاثون منا الى النهرواني مبتاعه وسأله بيعه منه ، فلم يفعل النهرواني ذلك وقال : هذا حكيم مطلق لنفسه ، وانما وزنت المال لأنقذه من أسره ، وسيصير الى بلاده في سلامة وخير و فلما سمع ذيون نسيب الجبار هذا القول استرجع الثمن وسيره الى أقاذاميا واشترى به بساتين هناك ووهبها لأفلاطون فمنها كانت معيشته مدة حياته و مها

ويقول القفطي أن ذيونوسيوس ندم على ما ارتكبه بحق أفلاطون فعاول استمالته اليه بعد أن قدم له الاعتذار ، ووعده ببعض الكتب العرفانية ، لذلك عاد أفلاطون ثانية الى صقلية لأخذها • ولما وصل أفلاطون الى صقلية وجد ذيونيوس مشغولا بالحروب والاضطرابات الداخلية فعاد الى أثينا ، ولكنه عاد للمرة الثالثة الى صقلية لفض النزاع

الذي كان قد ذر قرنه بين ذيونيوس ونسيبه ذيون، وبالفعل استطاع بما له من مكانة سامية وتقدير عظيم في قلب ذيون أن يفض النزاع ويعود الى بلاده • ويذكر القفطي ان أفلاطون تزوج امرأتين احداهما يقال لها « الستانيا » وهي من بلاد « أرقاديا » والأخرى « أقسوثيا » وهمي من بلاد « فليوس » •

ولما أدركته الوفاة دفن في بساتين « أقاذاميا » وقد سار بجنازته كل سكان أثينا • ويشير القفطي الى أن الذي خلفه أفلاطون بعد وفاته مملوكين وقدحا ، وجاما ، وقرطا من ذهب كان يلبسه وهو غلام للدلالة على أنه من الأشراف •

وكان دعاء أفلاطون قوله: « يا روحانيتي المتصلة بالروح الأعلى تضرعي الى العلة التي أنت معلولة من جهتها لتتضرع عني الى العقل الفعال في صعة مزاجي ما دمت في عالم التركيب » • ويقال بأن أفلاطون قد توفي أثناء حرب فيلبوس المقدوني على أثينا ، فلم يشهد ما أصاب وطنه من انعطاط لم تقم له من بعده قائمة •

هذه لمحة عن حياة أفلاطون الحكيم العبقري الذي

اتصف بالذكاء الخارق ، والخيال الخلاق الخصب المبدع البناء الذي عم أثره العالم في شتى الاحقاب والعصور • فكانت آثاره الفكرية ولا تزال البحر العرفاني الواسع الذي يغرف منه طالبوا الحكمة ومحبي الفضيلة والمثالية • ولا غرو فان أفلاطون هو الحكمة ، والحكمة هي أفلاطون الذي رسم صورة المثالية الخيرة المعطاةلكل الانظمة الاجتماعية التي توفر للانسان الحياة الافضل في ظل العدل والعكمة ونكران الذات •

وليس بمقدور الانسان العارف الواعي المدرك الا أن ينحني مقدرا ومعظما هذه العبقرية الفذة التي غاصت في أعماق النفس فعرفتها حق المعرفة ، عندما يسبر أعماق جمهوريته المثالية التي جعلل منها موسوعة ضخمة تضم علم النفس وعلم التربية ، وخططه السياسية والاجتماعية والاخلاقية ، التي تهدف الى رفع مستوى الانسان حتى يبلغ درجة الكمال المطلق في ظل الدولة الفاضلة التي يديس شؤونها نعبة من العكماء العارفين المدركين لماهية الموددات العلوية والسفلية ،

فهؤلاء وحدهم بما أوتوه من عقلية عرفانيــة

مبدعة باستطاعتهم أن يؤمنوا المساواة في العقوق والواجبات لجدارتهم في قيادة الشعوب كونهم مسلحون بالحكمة وبأسمى ما في الوجود من مقاييس الغير والكمال ، يمارسون الفضائل التي تأمر بها العكمة • وفي رأي أفلاطون لن تتوفر السعادة الكاملة للعالم الا اذا حكمه الفلاسفة الحكماء الذين توصلوا الى معرفة حقائق الاشياء فميزوا بينها عن طريق البحث العلمي الصحيح ، فانكشف لهم علم كل شيء ، وأصبحت الاشياء كلها واضحة بارزة لهم كبروزها ووضوحها لله تعالى •

#### آثار أفلاطون العقلانية.

من الملاحظ ان أفلاطون كان غزير المادة خلف مصنفات كثيرة أغلبها وضع على طريقة المحاورة بالاضافة الىبمض المقالات عن الشرائع والجمهورية ومجاوراته تدور حول تعليم أستاذه ومعلمه سقراط وهو يتكلم ويحاور تلاميذه المستفيدين من علومه المقلانية و

ويبدو أن هذه المحاورات لم تكن سوى تفاعلات عقلانية حقانية استقاها من مدرستى فيثاغورس

وهاركليتوس ، فشذبها ونسقها ونفخ فيها مسن روحه المثالية حتى جاءت كما هي عليه من السمو والكمال الهادف الى نشر الفضيلة والدعوة الى التخلق بالأخلاق الفاضلة الناهدة الى اثبات وحدانية الله العاقل الحكيم القادر على كل شيء ، الدي تخرج منه جميع الكمالات لأنها من موجوداته وفي عقل الله توجد أشكال أزلية كائنة بذاتها ، لازمة الوجود ، ثابتة ، هي أمثلة لكل ما وجد وسيوجد وممكن الوجود ، والنفس خالدة هبطت من العالم المعقول ،

من هذه المنطلقات الماورائية انطلقت فلسفة أفلاطون لتفعل وتبني في أعماق النفوس الانسانية التواقة الى الغلود السرمدي في أحضان الفضيلة والمثالية و ومما لا شك فيه بأن أفلاطون قد عالم في مصنفاته الكثير من النواحي الاجتساعية التي كانت تتسلط على البيئة اليونانية ، وخاصة ما يتعلق منها بالأخلاق الفردية والأسرة والسلوك الانساني ، وتحديد النسل وتحسينه و وتكلم عن التوحيد والتجريد والتنزيه والحكمة ، والقوا والعق ، وذهب الى أن المدالة هي مصلحة الأقوى ، وقال بحدوث المالم وبقاء النفس وكونها جوهرا

روحانيا ، ودعا الى تعقير الجسد وملذاته والى التطهير من الخطايا •

ولقد أودع كتابه الخالد « الجمهورية » ميتافيزياء ولاهوته وأخلاقه الوضعية وعلم نفسه ، وسياسته ونظريته في الفن والمرأة باعتبارها خلية اجتماعية • وذكر بأن حفنة من القوة لأفضل من حقيبة مليئة بالحق • وفي كتبه بحث بعض الامور المنطقية فتحدث عن فن التقسيم والتحديد والبرهنة والاستنتاج •

وذهب الى أن مصدر المعرفة هي النفس وليس العواس ، لأن كل ما يمكن للنفس أن تقتبسه هو موضوع العلوم ، وما لا تتصل اليه الا بواسطة العواس هو معرض للخطل والشك • وعلى هذه المثابة تكون النفس ينبوع الحقائق الثابتة الاكيدة، وهذه الحقائق الثابتة تعرفها النفس بتذكرها ما تعرفه قبل اتحادها بالجسد ونسيته بعد هذا الاتحاد ، وما الكليات فينا الا تذكارات لما كانت تعرفه النفس قبلا ، لاستحالة معرفتها الكليات بواسطة الحواس التي لا تقتبس الا الجزئيات والمعين ترى الانسان ، أما الانسانية فالنفس تعرفها فالمين ترى الانسان ، أما الانسانية فالنفس تعرفها

لأنها كانت تراها قبل اتحادها بالجسد • أسا في باقي المعارف التي تتصل اليها النفس بعد اتحادها بالجسد فتحفظ في الذاكرة •

ومن الملاحظ أن أفلاطون يعتبر أول حكيه يوناني وصلت كتبه كاملة الى بين أيدينا ، وهــي كثبرة تتفاوت طولا وقصرا • منها معاورات ومنها رسائل • وقد نسب اليه الأقدمون ستة وثلاثين مصنفا ، قسمت الى تسعة أقسام سميت « رابوعات » لاحتواء كل قسم على أربعة مصنفات • أما المحدثون فانهم رتبوها بعسب صدورها ليمكن تتبع فكر الفيلسوف في تطوره • فقسموها الى طوائف ثلاث معتمدين على كتاب « القوانين » في الأسلوب الادبي والفلسفي • فالمعاورات التي أسلوبها بعيد عن أسلوب « القوانين » هي مصنفات الشباب ، والمعاورات هي مصنفات الكهولة ، والمعاورات التي يظهر فيها الجدل الدقيق والجفاف فهي معاورات الشيخوخة •

أما مصنفات الشباب فتسمى « بالسقراطية » لأن منها ما هو دفاع عن سقراط واحتجاج على اعدامه وبيان لآرائه ، ومنها ما هو مثال للمنهيج

السقراطي • فمن الناحية الأولى نجد احتجاج سقراط أو دفاعه أمام المحكمة • وأقريطون يذكر فيها ما عرضه هذا التلميذ من الفرار ، وما كان من جواب سقراط ، « أو طيفرون » يصف فيها موقف سقراط من الدين ، « غورغياس » في نقد بيان السوفسطائيين وفي أصول الاخلاق ، « بروتاغوراس » في السوفسطائي ، ما هو ، وما الفائدة من تعليمه ، وهل يمكن تعليم السياسة والفضيلة ، والمقالة الأولى من كتاب « الجمهورية » في العدالة ، هل هي وضعية أم طبيعية ، والكتاب معروف عند العرب باسم « بوليطيا الصغير » ويعرف أيضا عندهم باسم « كتاب السياسة » •

وأما محاورات الكهولة فقد كتبها بعد عودته من سفرت الأولى الى ايطاليا الجنوبية وانشائه الأكاديمية ، فإن الافكار الفيثاغورية ظاهرة بوضوح فيها وهي تنقسم الى طائفتين : تشمل الطائفة الأولى ، « منكسينوس » يبسط فيها رأيه في البيان بعد أن نقد في « غورغياس » رأي السوفسطائية فيه و « مينون » الذي حاول فيها أن يحد الفضيلة ، فيعرض نظريته في أن العلم أن يحد معارف مكتسبة في حياة سماوية سابقة على

الحياة الارضية ، « المأدبة » أو « سعبوسيوم » أو « النادي » عند الاسلاميين ، يدرس العب ويشرح مذهبه في الحب الفلسفي ، « فيدون » أو « فاذن » يصور المثل الأعلى للفيلسوف ويدلل على خلود النفس ويسرد قصة موت سقراط ، « الجمهورية » وهي تسع مقالات يرسم فيها المدينة المثلى ، «تيتيانوس» د بارمنيدس » يراجع فيه نظرية المثل ، «تيتيانوس» يجد فيها العلم ويعلل الخطاء ، ويشرح الحكم في حالتي الصدق والكذب و هو في هذه الفترة مهتم حالتي الصدق والكذب و هو في هذه الفترة مهتم ومصنفاته جافة بالقياس الى التي سبقتها ومصنفاته جافة بالقياس الى التي سبقتها و

وتبدو معاورات الشيخوخة جافة عامرة بالجدل الدقيق • ففي « السوفسطائي » يعاول أن يجد حدا لهذا المخلوق العجيب ، ثم يتكلم في الفن وتقسيمه ، وفي تصنيف المعاني الى أنواع وأجناس، ويعود الى مسألة الخطأ والعكم ، ويحلل معنى الوجود واللاوجود • وفي « السياسي » (بوليطيقوس أو المدبر ، أو مدبر المدينة عند الاسلاميين) يسأل ما هنو ، ويعنود الى مسائل « الجمهورية » ، ما هنو ، ويضور تكوين العالم ، ويشير الى الصانع والطبيعة اجمالا وتفصيلا ، وفي «القوانين»

تشريع ديني ومدني وجنائي في اثنتي عشرة مقالة، وهذا الكتاب هو الوحيد الـذي خلا من شخـص سقراط، وقد جمعت له أيضا رسائل خاصة -

ولقد أشار القفطى الى أسماء بعض الكتب التي خلفها أفلاطون وترجمت الى اللغة العربية في كتابة تاريخ الحكماء وهي (١) : « وقد ذكر ثاؤن مــا صنفه أفلاطون من الكتبورتيه وهو كتاب السياسة، فسره حنين بن اسحق ، كتاب النواميس ، نقله حنين ويعيى بن عدي ، وكان يسمى كتبا بأسماء الرجال الطالبين لها وهي في فنون متعددة منها كتاب بالجنس « في الفلسفة كتاب لا خس في الشجاعة » كتاب أرسطوطاليس ، في الفلسفة كتاب خرميدس في العفة ، كتابان سماهما الفيناذس ، في الجميل كتاب أو توذيمس ، في العكمة كتابان سماهما أقناه، كتاب غورجياس ، كتاب أو ثوفرن ، كتاب اسين ، كتاب فاذن ، كتاب قريطن ، كتاب تالطلطس ، كتاب قيلوطوفن ، كتاب قراطولس ، كتاب سوفسطس كتاب طيماؤس أصلحه يعيى بن عدى ، كتاب

<sup>(</sup>١) القفطي : تاريخ المكماء ص ١٨ ٠

فرمانيذس ، كتاب فدرس ، كتاب ماتن ، كتاب مينس ، كتاب أبرخيس ، كتاب مانكسانس ، كتاب اطليطفرس ، كتاب طيماؤس ثلاث مقالات ، كتاب المناسبات ، كتاب التوحيد ، كتاب في العقل والنفس والجوهر والعرض ، كتاب الحس واللذة ، كتاب أصول مسطسطس ، كتاب تأديب الاحداث ، كتاب أصول الهندسة ، وله رسائل موجودة وقال ثاؤن أفلاطون يرتب كتبه في القراءة وهو أن يجمل كل مرتبة أربعة كتب يسمي ذلك رابوعا ٠٠٠ » ٠٠

ويذكر ابن أبي أصيبعة الكتب المنسوبة الى أفلاطون فيقول (١): «كتاب فيما ينبغي ،كتاب في الأشياء المالية ، كتاب المناسبات ، كتاب التوحيد ، كتاب في النفس والمقل ، والجوهر والعرض ، وكتاب الحداث ووصاياهم ، كتاب معاتبة النفس ، كتاب الهندسة » •

#### أفلاطون والعكمة العقلانية:

تعتبر المحاورات الافلاطونية تجسيدا لما يتفاعل

<sup>(1)</sup> ابن ابي اصيبعة : عيون الانباء ج ١ ص ٥٤ ٠

في أعماق هذا العكيم من انفعالات عقلانية تنهد الى توعية النفوس الانسانية الناهدة الى المعرفة الحقة، والادراك المقلاني الفعال ، الذي ينقل النفوس من القوة الى الفعل ، ويصور الأحاسيس والمشاعر أدق تصوير ينسجم مع أهداف المحاورة ومنطلقاتها الدرامية ، والنقاشية ، بالاضافة الى الشروحات المعيقة التي تمهد للقاريء الفهم والوعي ،وتدله على المسالك الغيرة المثالية في المجتمعات التي يعيش فيها .

ويلاحظ أن أفلاطون قد وقف أكثر معاوراته على سقراط وأظهره في جميع أدوار حياته ، وهو يناقش ويجادل بحسب الظروف ، السوفسطائيون والعكماء والشعراء والسياسيون ، مسا جعل معاورات أفلاطون تجسد جميع تفاعلات عصره ومحيطه وليست المناقشات التي يجريها أفلاطون بشكل معاورة سوى أسلوب سلس عميق يهدف الى اظهار الحقيقة التي يبحث عنها ويرسم لها اطارا للتعبير عن أفكاره المرفانية عن طريق الرسن والاشارة ليتوصل الى البرهان العقاني ، وليمشل الماورائيات على وجه الكمال والدقة و فهو تارة يسرد أحوال النفس قبل اتصالها بالبدن أو بعمد

مفارقته ، ويصف المالم الروحاني ويرسم خريطته على طريقة هوميروس في الأوذيسية ، وتارة يصور ما كانت عليه الانسانية الأولى من حياة سعيدة قبل ظهور المجتمع السياسي ، وطورا يقص تاريخ الارض ويشير الى قارة أتلنتيدا وأهلها ، وأخرى يحكي كيفية تكوين العالم وابداع الموجودات المقلية •

أما في سلوكه الفلسفي فقد اتخد من التوفيق والتنسيق منهجا عرض فيه أفكاره المقلانية التي تتكوم في مخيلته المارفة بعوالم الوجود والموجودات بصيغة عقلية مدعومة بسلسلة من البراهين والأدلة المقنعة المنبثقة بدقة وتوسع من خلال تطلعات الحقانية ، الناهدة الى اخضاع المحسوس للمعقول ، والحادث للضروري ، وادراك الماهيات المجردة من كل مادة .

#### المعرفة عند أفلاطون:

المعرفة الأفلاطونية ذاتية يرجعها الى الطريق الذي به يتخلص العقل من الاشياء المحسوسة الى الأمور المعقولة دون استخدام شيئا حسيا بل تنتقل

الأمور المعقولة من معان الى معان بواسطة معان ذاتية باعتبارها علم كلي بالمباديء الأولى والامور الدائمة يصل اليها العقل بعد معرفته العلوم يشدها الجزئية ، ثم يهبط منه الى هذه العلوم يشدها بمبادئها ، والى المحسوسات يفسرها ، والجدل باعتباره منهج وعلم ، يجتاز جميع مراتب الوجود من أسفل الى أعلى وبالعكس ، ومن حيث هو علم فهو يقابل نظرية المعرفة بمعنى أشمل يضم المنطق والميتافيزيقا جميعا (۱) •

ومن الواضح أن أفلاطون يعتبر العكيم الاوحد الذي عالج قضية المعرفة العقلانية لذاتها • وأفاض فيها من جميع جوانبها • فقد شعر بنفسه أنه بين رأيين متعارضين : رأي بروتاغوراسوأقراطليلوس وأمثالهما من الهرقليطيين الذين يردون المعرفة الى الاحساس ، ويعتبرونها جزئية متغيرة مثله • ورأيخ سقراط الذي يضع المعرفة الحقة في العقل ، ويعتبر موضوعها الماهية المجردة الضرورية ، فاستقصى أنواع المعرفة ، فوجدها أربعة : الأول الاحساس ، ويعني ادراك عوارض الاجسام ، أو

<sup>(1)</sup> جمهورية افلاطون ص ٥٣٣ ٠

أشباحها في اليقظة وصورها في المنام • الثاني الظن والتخمين ، وهو الحكم على المحسوسات بما هي كذلك • والثالث الاستدلال ، وهو علم الماهيات الرياضية المتحققة في المحسوسات • والرابع التعقل ، وهو ادراك الماهيات المجردة من كل مادة • وهذه الانواع مترتبة بعضها فوق بعض ، تتأدى النفس من الواحد الى الذي يليه بحركة ضرورية الى الناسمئن عند الاخير بحسب البيان التالي (١) :

ا ـ الاحساس أول مراحل المعرفة و ويدعي الهرقليطيون أن المعرفة مقصورة عليه وأنه ظاهرة قائمة بذاتها متغيرة أبدا ، ليس لها جوهر تتقوم به ولا قوة تصدر عنها ، ولكن لو كان الاحساس كل المعرفة كما يقولون ، لاقتصرت المعرفة على الظواهر بروتاغوراس أن الانسان مقاس الاشياء ، وأصحح قول يظهر لكل فرد فهو عنده على ما يظهر ، فأصبحت يظهر لكل فرد فهو عنده على ما يظهر ، فأصبحت جميع الآراء صادقة على السواء ، المتناقض منها والمتضاد ، وامتنع القول أن شيئا هو كذا أو كذا على الاطلاق ، ليس فقط في النظريات ، بل في

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه من ۵۱۱ •

السباسة والاخلاق والصناعات أيضا ، فيستحيل العلم والعمل ولكنهما ممكنات ، فالقول مردود • وهو مردود كذلك من جهة انه ينكر الفكر كقوة خاصة ، والواقع ان الذاكرة والشعور بالتبعة ينقصان هذه الدعوى ، من حيث ان الذكر يعنسي دوام الشخص الذي يذكر • ثم ان فينا قوة تدرك موضوعات العواس على اختلافها وتركبها معا في الادراك الظاهري ، فتعلم أن هذا الاصفر حلو ، بينما العواس لا يدرك كل منها الا موضوعا خاصا وتفوته موضوعات سائر العواس وليس يكفيي لفهم اللغة مثلا رؤية الفاظها أو سماعها ، وانما الاحساس ينبه قوة في النفس لولاها ما كان فهم أبدا • ومع اشتراك العالم والجاهل في الاحساس، فان العالم وحده يتوقع المستقبل بعلمه ، ويؤيد المستقبل توقعه ، مما يدل على وجود قوة تعلم ، وقوانين ثابتة للاشياء • وهــذه القوة تضاهــي الاحساسات بعضها ببعض ، وتصدر عليها أحكاما مغايرة للحس بالمرة ، فتقول عن صوت أو لـون مثلا انه عين نفسه وغير الآخر ، وانه واحد ، وانهما اثنان ، وانهما متباینان • جمیع هـذه الملاقات يحكم بها المركز المركب ، والمضاهاة

وادراك الملاقة فعلان متمايزان من الاحساس، فليس الاحساس، ولكنه حكم النفس على الاحساس، وبهذا الحكم يمتاز الانسان على العيوان الاعجم مع اشتراكهما بالاحساس (۱) •

٢ ــ والعكم يختلف باختلاف موضوعه • فاذا كان الموضوع المحسوسات المتغمرة من حيث همي كذلك ، كان الحكم ظنا ، أي مغرفة غير مربوطة بالملة ، فلا يعلم للغير • لأن التعليم تبيان الامور بعللها ، ولا يبقى ثابتا ، بل يتغير بتغير موضوعه في عوارضه وعلاقاته: انظر الى الطبب والحرب والفنون الجميلة والآلية والسياسة العملية والعلوم الطبيعية ، تجدها جميما متغرة نسبية لتعلقها بالمادة ، لا تتناولها المعرفة الا في حالات وظروف مختلفة • فليس الظن العلم الذي تتوق اليه النفس، اذ أنه قد يكون صادقا ، وقد يكون كاذبا ، والعلم صادق بالضرورة • والظن الصادق نفسه متمايز من العلم لتمايز موضوعهما ، فإن موضوع الظن الوجود المتغير ، وموضوع العلم الماهيــة الدائمة ، ثم أن العلم قائم على البرهان ، والظن تخمين ،

<sup>(</sup>۱) تيتيانوس ص ( ۱۵۲ و ۱۲۰ ، ۱۲۵ ، ۱۸۵ ) ۱۸

والظن الصادق نفعة الهية أو الهام لا اكتساب عقلي ، والظن بالاجمال قلق في النفس يدفعها الى طلب العلم (١) .

٣ ـ وترقى النفس درجة أخسرى بدراسة العساب والهندسة والفلك والموسيقى • كل هذه العلوم ، ولو أنها تبدأ من المعسوسات وتستعين بها ، الا أن لها موضوعات متمايزة من المعسوسات، ولها مناهج خاصة • فليس العساب عد الجزئيات كما يفعل التاجر ، ولكنه العلم الذي يفعص عن الاعداد أنفسها بصرف النظر عن المعدودات ، وليست الهندسة مسح الارض ، ولكنها النظر في الاشكال أنفسها • ويختلف الفلك عن رصد السمام بأنه يفسر الظواهر السماوية بحركات دائرية راتبة ، بينما الملاحظة البعتة لا تقع الا على حركات غير منتظمة •

ويفترق العالم الذي يكشف النسب العدديسة المقومة للالحان ، عن الموسيقي الذي يضبط النغم بالتجربة • فهذه العلوم تضع أمام الفكر صورا

<sup>(</sup>۱) تیتیانوس من ۱۸۷ ومیلون من ۹۷ ، ۹۸ ، تیماوس من ۵۱ ،

كلية ، ونسبا وقوانين تتكرر في الجزئيات ، لذا يستخدم الفكر الصور المحسوسة في هذه الدرجة من المعرفة لكن لا كموضوع بل كواسطة لتنبيه المعاني الكلية المقابلة لها والتي هي موضوعة ، ثم يستغنى عن كل صورة حسية ، ويتأمل المعانسي خالصة • وهو يستغنى عن التجربة كذلك في استدلاله ، ويستخدم المنهج الفرضي الذي يضع المقدمات ، وضما ويستخرج النتائج • مثال ذلك قد تعرض مسألة للمهندس أو الفلكي فيقسول في نفسه : أفرض أن أحلها بالايجاب ، وانظر ما يلزم من نتائج أو أفرض ان حلها بالسلب وانظر ما يخرج لي • فاذا وجد ان نتيجة كاذبة تلزم من فرض ما ، انتقل الى نقيض هذا الفرض وأخذ به • ولكن يلاحظ على هذا المنهج أمران : الاول انه قد يبين كذب فرض ما ولا يبين صدق الفرض الذي يقف عنده ، اذ قد تخرج نتائج صادقة من مقدمات كاذبة ، والثاني انه يرغم العقل على قبول النتيجة ولا يقنعه لأنه يأخذ المسائل من خلف ، ولا يستعمل الاحيث يتعذر النظر المستقيم • ويلاحظ على هذه العلوم انها لا تكفى أنفسها ، لأنها تضع (١)

<sup>(</sup>۱) جمهورية افلاطون من ٥٢١ و ٥٣٢ ٠

مبادئها وضعا ، ولا تبرهن عليها باستخراجها من مباديء عليا ، ويمتنع أن يقوم علم كامل حيث لا توجد مباديء يقينية • فالرياضيات معرفة وسطى بين غموض الظن ووضوح العلم • هي أرقى من الظن ، لأنها كلية تستخدم في الفنون والصناعات والعلوم ، وتعلمها ضروري لكل انسان ، وهي أدنى من العلم لأنها استدلالية •

٤ ـ عندما ندرك الماهيات المجردة من كل مادة ، مثلا نلاحظ الشيء الواحد كبيرا بالاضافة الى آخر ، صغيرا بالاضافة الى ثالث ، مما يدلنا على أنه في نفسه ليس كبيرا أو صغيرا ، وان الكبر والصغر معنيان مفارقان له نطبقهما عليه • وكان يبدو لنا الشيء الواحد شبيها بآخر أو مضادا أو مباينا ، مساويا أو غير مساو ، جميلا خيرا عادلا ، الى غير ذلك من الصفات المفارقة للاجسام ، والمتعلقة من غير معاونة الحواس • فنتساءل عن الكبر والتساوي والصغر والتشابه والتضاد والتباين والتساوي والجمال والعدالة وما اليها ، كيف حصلنا عليها وهي ليست محسوسة ، وهي ضرورية (١) لتركيب

<sup>(1)</sup> جمهورية افلاطون ٥٣٢ ، فيدون ص ( ٧٤\_٥هـ ) ،

الأحكام على المحسوسات • فيلوح لنا حينئذ انها موجودة في العقل قبل الادراك الحسي • وعلى هذه الصورة يتدرج الفكر من الاحساس الى الظن الى العلم الاستدلالي الى التعقل المحض ، مدفوعا بقوة باطنة ، لأنه في الحقيقة يطلب العلم الكامل الذي يكفى نفسه ويصلح أساسا لغيره •

# نظرية المثل الأفلاطونية:

من الواضح والحالة هذه أن تكون تلك المهاني الفسرورية للحكم على المحسوسات موجودة في العقل قبل الادراك الحسي ، لأنها هي التي تجعل العكم ممكنا ، ولأنها مجردة عن المادة وعوارضها ، كاملة ثابتة ، فلا يمكن أن تحصل في النفس عن الاجسام الجزئية المتغيرة ، فلا يبقى الا أنها حصلت في العقل عن موجودات مجردة كاملة ثابتة مثلها ، وان هذه الموجودات ، التي هي مباديء المعرفة ، هي أيضا مباديء الاجسام ، وان الجسم جزء من المادة يشارك في واحد من تلك الموجودات المجردة ، فيتشبه به ويحصل على شيء من كماله ويسمى باسمه وللحودات المجردة » لاجسام أحدها فالموجودات المجردة « مئال » الاجسام أحدها « مثال » يؤلف مجموعها « العالم المقول » كما ان

مجموع الاجسام يؤلف العالم المحسوس ، والمثال هو الموجود بذاته ، والجسم شبح للمثال ، والمثال نموذج الجسم أو مثله الأعلى ، متحققة فيه كمالات النوع الى أقصى حد ، بينما هي لا تتعقق في الاجسام الا متفاوتة ، بعيث اذا أردنا الكلام بدقة لم نسم النار المحسوسة نارا بل قلنا أنها شيء شبيه بالنار بالذات ، وأن الماء المحسوس شيء شبيه بالماء بالذات ، وهكذا • والمثل هي مباديء المعرفة أيضا، لأن النفس لو لم تكن حاصلة عليها لما عرفت كيف تسمى الاشياء وتعكم عليها ، والمشل معايدنا الدائمة ، يحصل لنا العلم أولا وبالذات بحصول صورها في العقل • فهي الموضوع العقيقي للعلم ، وهي علة حكمنا على النسبي المطلق ، وعلى الناقص بالكامل (١) •

وكما ان الاجسام مترتبة بعضها فوق بعض في أنواع وأجناس ، فكذلك المثل حتى تنتهي الى واحد يسميه أفلاطون تارة مثال الغير ، ليدل على أن الغيرية مبدأ الايجاد والفيض ، وآخر بمثال الجمال ليدل على أن الغاية القصوى ليست في ، بجمالات

<sup>(</sup>۱) فيدون ص ۹۹ ، جمهورية افلاطون ص ۵۳۲ ،

الناقصة الزائلة بل في الجمال بالذات الكامل الدائم، وثالثة بالصانع يقصد به موجودا خيرا بالذات أراد أن يفيض خيريته فنظم المادة المضطربة معتذياً المثل ، فكان هذا العالم المنسجم الجميل •

وقد نتساءل كيف عرفنا هذه المثل وليس بيننا وبين العالم المعفول اتصال مباشر فيما نعلم ؟ ان شيئا من التأمل والتفكر يدلنا على أننا نستكشفها في النفس بالتفكر • فعينما تعرض لنا مسألة نقع في حيرة ونشعر بالجهل ، ثم يتوضح لنا د ظن صادق » يتحول الى علم بتفكرنا الخاص أي بجدل باطن ، أو بالأسئلة المرتبة يلقيها علينا ذو علم ، وما علينا الا أن نجرب الاسر في فتسى لم يتلق الهندسة ، نجده يجيب على الاسئلة اجابة محكمة ويستخرج من نفسه مبادىء هذا العلم • فاذا كنا نستطيع أن نستخرج من أنفسنا معارف لم ينقلها لنا أحد ، فلا بد أن تكون النفس اكتسبتها في حياة سابقة على الحياة الراهنة (١) • كانت النفس قبل اتصالها بالبدن في صحبة الآلهة تشاهد فيميا وراء السماء موجودات ليست بذات لون ولا شكل،

<sup>(</sup>۱) مینون ص ۸۲ ۰

ثم ارتكبت اثما ، فهبطت الى البدن • فهبي اذا أدركت أشباح المثل بالحواس تذكرت المثل (١) • فالعلم ذكر والجهل نسيان ، وكما ان الاحساس العاضر ينبه في الذهن ما اقترب به في الماضي ، وما يشابهه أو يضاده ، وكما أننا نذكر صديقا عند رؤية اسمه ، فكذلك تذكر الخير بالذات بمناسبة الغيرات الجزئية ، والمتساوي بالذات والجميلة بالذات بمناسبة الاشياء المتساوية أو الجميلة وهكذا • فما التجربة الا فرصة ملائمة لمودة المعنى الكلي الى الذهن ، وما الاستقراء الا وسيلة لتنبيهه، أما هو في ذاته فموجود في النفس ومتصور بالمقل الصرف •

وهذا العالم المعقول مثلنا معه مثل أناس في كهف منذ الطفولة ، وأوثقوا بسلاسل ثقيلة بعيث لا يستطيعون نهوضا ولا مشيا ولا تلفتا ، وأديرت وجوههم الى داخل الكهف فلا يملكون النظر الاأمامهم مباشرة ، فيرون على الجدار ضوء نار عظيمة ، وأشباح أشخاص وأشياء تمر وراءهم •

<sup>(</sup>۱) فیدروس ص ۲۲۲ ۰

ولما كانوا لم يروا في حياتهم سوى الاشباح ، فانهم يتوهمونها أعيانا • فاذا أطلقنا أحدهم وأدرنا وجهه للنار فجأة ، فأنه ينبهر ويتحسر على مقامه المظلم ، ويعتقد أن العلم الحق مُعْرِفة الأشباح • ثم يفيق من ذهوله وينظر الى الاشياء في ضوء الليل الباهت ، أو الى صورها المنعكسة في الماء ، حتى تمتاد عيناه ضوء النهار ويستطيع أن ينظر الى الاشياء أنفسها ، ثم الى الشمس مصدر كل نور • فالكهف هو العالم المحسوس ، وادراك الاشياح المعركة الحسبة ، والخلاص من الجهود ازاء الاشباح يتم بالجدل ، والاشياء المرئية في الليل أو في الماء الانواع والاجناس ، والاشكال ، أي الأمور الدائمة في هذه الدنيا ، والاشياء العقيقية المثل ، والنار ضوء الشمس ، والشمس مثال الغير أرفع المثل ومصدر الوجود والكمال • فالفيلسوف العق هو الذي يميز بين الاشياء المشاركة ومثلها ،ويجاوز المحسوس المتغير الى نموذجه الدائم ، ويؤثر العكمة على الظن ، فيتعلق بالغرر بالذات والجمال بالذات (١) •

<sup>(</sup>١) جمهورية افلاطون ص ٦١٤ ، المقالة الخامسة ،

#### الوجود عند أفلاطون:

يقول بعض المهتمين بالعكمة الافلاطونية ان نظرية أفلاطون في الوجود موافقة ومطابقة لنظريته في المعرفة بمعنى أنها تصعد من المحسوس الي المعقول ، وتخضع الاول للثاني • وقد سرد قصة حاله تجاه العلم الطبيعي فقال بلسان سقراط: « لما كنت شابا كثرا ما قاسيت الأمرين في معالجة المسائل الطبيعية بالمادة وحدهاعلى طريقة القدماء وسمعت ذات يوم قارئا يقرأ في كتاب لانكساغوراس هو العقل الذي رتب الكل ، وهو علة الاشياء جميعا، ففرحت لمثل هذه العلة ، وتناولت الكتاب بشغف ، ولكنى ألفيت صاحبه لا يضيف الى العقل أي شأن في العلل الجزئية لنظام الاشياء ، بل بالضد يذكر في هذا الصدد أفعال الهواء والأثر والماء وما اليها ، مثله مثل رجل يبدأ بأن يقول ان سقراط في جميع أفعاله يفعل بمقله ، ثم يعلل جلوسي هنا بحركات عظامي وعضلاتي ، ويعلل حديثي بفعل الاصوات والهواء والسمع وما أشبه ، ولا يعني بذكر العلل العقة وهي : لما كان الأثينيون قد رأوا أحسن أن يحكموا على، ورأيت أنا احسن أى أقرب الى العدالة

أن أتحمل القصاص الذي فرضوا على ، فقد بقيت في هذا المكان ، ولولا ذلك لكانت عظامي وعضلاتي في مغياري أو في بويتيا حيث كان حملها تصور آخر للاحسن • فتسمية مثل هذه الاشياء عللا منتهي الضلالة • أما ان قيل : لولا المضلات والعظمام فلست أستطيع تعقيق أغراضي ، فهذا (١) صحيح • وعلى ذلك فما هو علة حقا شيء ، ومــا بدونه لا تصير العلة شيء آخر • أي أن العلة الحقة عاقلة تلحظ معلولها قبل وقوعه وترتب الوسائل اليه ، فإن شيئا لا يفعل الا اذا قصد الى غاية ، والغاية لا تتمثل الا في العقل ، وعند هذه الصخرة يتعطم كل مذهب آلى • ولما كان الموجود الوحيد الكفء للحصول على العقل هو النفس ، كانت العلل العاقلة نفوسنا تتحرك حركة ذاتية وكانت المادة شرطا لفعلها أو علة ثانوية خلوا من العقل ، تتحرك حركة قسرية (٢) وتعمل اتفاقا الا أن تستخدمها العلل العاقلة وسيلة وموضوعا وتوجهها الى أغراضها • والنفس غير منظورة بينما العناصي

<sup>(</sup>۱) فیدون ص ۹۲ ۰

<sup>(</sup>٢) تيماوس ص ٤٦ ٠

والاجسام جميعا منظورة · وبدلك يتوصل افلاطون عبر هذا المسلك الى عالم معقول يصفه بأنه الهي لاشتراكه في الروحية والعقل · ولكنه يوجد فيه مراتب ، ويضع في ذروته الله ·

وحتى يتم برهان أفلاطون على وجود الله يستخدم الحركة والنظام • ويرى أن هناك سبع حركات : حركة من يمين الى يسار ، ومن يسار الى يمين ، ومن أمام الى خلف ، ومن خلف الى أمام ، ومن أعلى الى أسفل ، ومن أسفل الى أعلى ، وحركة دائرية •

ويعتبر أفلاطون حركة العالم بما فيه من موجودات علوية وسفلية دائرية مرتبة ومنظمة لا يستطيعها العالم بذاته وهي معلولة لعلة عاقلة، وهذه العلة هي الله ، الذي أعطى العالم حركة دائرية على نفسه وحرمه الحركات الست الاخرى، ومنعه من أن يجري بها على غير هدى ومن ناحية أخرى يقول أفلاطون: ان العالم آية فنية غاية في الجمال ، ولا يمكن أن يكون النظام البادي فيما بين الإشياء بالاجمال ، وفيما بين أجزاء كل منها

بالتفصيل ، نتيجة علل اتفاقية ، ولكنه صنع عقل كامل توخى الغير ورتب كل شيء عن قصد •

ويدهب أفلاطون الى أن الله روح عاقل محرك جميل خير عادل كامل ، وهو بسيط لا تنوع فيه ، ثابت لا يتغبر ، صادق لا يكذب ، ولا يتشكل أشكالا مختلفة كما صوره هومبروس ومن لف لف من الشمراء • وهو كله في حاضر مستمر ، فإن أقسام الزمان لا تلائم الا المحسوس ونعن حينما نضيف الماضى والمستقبل الى الجوهر الدائم فنقول كان وسيكون (١) ، ندل على أننا نجهل طبيعته ، اذ لا يلائمه سوى الحاضر • وهو معنى بالعلم بخلاف ما يدعيه السوفسطائيون محتجين بنجاح الاشرار، فان الله ان كان لا يعنى بسيرتنا فذلك اما لأنه عاجز عن ضبط الاشباء ، وهذا معال ، واما لأن السرة الانسانية أتفه عنده من أن تستحق عنايته ، وهذا محال كذلك ، لأن كل صانع يعلم أن للاجزاء شأنها في المجموع فيعني بها ، فهل يكون الله أقل علما من الانسان ؟ ان ساعة الأشرار آتية لا محالة ، هذا عن الشر الخلقي - أما الشر الطبيعي ، فما هو

<sup>(</sup>١) جمهورية افلاطون المقالة الثانية ص ١٧٩ ، تيماوس ص ١٧ ،

في ذاته الا نقص في الوجود ، أو خبر أقل ، هو ضد يتميز به الغير كما يتميز الصدق بالكذب • لـم يرده الله ، بل سمح به فداء للغير الفائسض على العالم ، ويستحيل أن يكون العالم المصنوع خمرا معضا فيشابه نموذجه الدائم • هو اذن ناقص ، ولكنه أحسن عالم ممكن وعناية الله تشمل الكليات والجزئيات أيضا بالقدر الذى يتفق مع الكليات ونعن نرى الطبيب يرعى الكل قبل الجزء، والفنان يدبر أفعاله مقتضى الغاية ويرمى الى أعظم كمال ممكن للكل ، فيضع الجزء لأجل الكل ، لا الكل لأجل الجزء • كذلك حال الصائع الاكبر ، فان تذمر الانسان ، فلأنه يجهل ان خبره الخاص يتملق به وبالكل معا على مقتضى قوانين الكل • فوجود الله وكماله وعنايته حقائق لا ريب فيها ،وانكارها جملة أو فرادى جريمة ضد الدولة يجب أن يعاقب عليها القضاء ، لأن هذا الانكار يؤدى مباشرة الى فساد السيرة ، فهو اخلال بالنظام الاجتماعي •

وقد ينكر المرء الله بتاتا ، وقد يؤمن به وينكر عنايته ، وقد يؤمن به وبمنايت وينكر كماك وعدالته ، فيتوهم أنه يستطيع شراء رضائه بالتقدمات والقرابين دون النية الصالعة والبدعة

الثالثة أشنع من الثانية لأن الاهانة فيها أعظم والثانية أشنع من الأولى لنفس السبب، فان انكار الله أهون من انكار عنايته مع الايمان به، وانكار المناية أهون سن تصور الله مرتشيا • الأولى والثانية جديرتان بالمناقشة ، أما (1) الاخيرة فأحق بالسخط منها بالتنفيذ •

وهكذا نلاحظ بأن أفلاطون يعتقد بأن الله روح عاقل ، محرك ، منظم ، جميل ، خير ، عادل ، كامل وهو بسيط, لا تنوع فيه ، ثابت لا يتغير ، صادق لا يكذب ، ولا يتشكل أشكالا مختلفة كما صوره الشعراء وهو كله في حاضر مستمر ، فأن أقسام الزمان لا تلائم الا المحسوس ونحن حينما نضيف الماضي والمستقبل الى الجوهر الدائم فنقول كان وسيكون ، نذل على أننا نجهل طبيعته ، اذ لا يلائمه سوى الحاضر وهو معني بالعالم و

### أفلاطون والعالم:

شاء أفلاطون أن يبرهن عن كيفية تكوين المالم

<sup>(</sup>١) ِ القوانين مقالة ١٠ ٠

في محاورة « تيماوس » الفيثاغوري ، الذي أنطقه فعبر عن تكوين العالم بأنه قائم على مبادىء عقلية رياضية • وفضل أفلاطون أن تكون قصة التكوين التي يراها مبنية على العوار والخطاب ليدل على ان العالم المحسوس لا يوضع في قضايا ضرورية ، فليس أمام العقل البشري الا الظن والتشبيه (١)٠ قال تيماوس : كل ما يحدث فهو يحدث بالضرورة من علة ، والعالم حادث قد بدا من طرف أول لأنه محسوس ، وكل ما هو محسوس فهو خاضع للتغير والحدوث وله صانع • ولما كان الصانع خيرا ، والعبر بريئًا من العسد ، فقد أراد أن تحدث الاشياء شبيهة به على قدر الامكان • فرأى ان العاقل أجمل من غير العاقل ، وان العقل لا يوجد الا في النفس ، فصور العالم كائنا حيا عاقلا ، لا على مثال شيء حادث ، بل على مثال الحسى بالذات ، أجمل الأحياء المعقولة العاوي في ذاته جميع هذه الأحياء كما ان الفالم يعوي جميع الاحياء التي من نوعه • فالعالم واحد لأن صانعه واحد ، ونموذجه واحد ، وهو كل معدود ، ليس خارجه ما يؤثر

ر) تیماوس من ۲۹ ۰

فيه ويفسده ، فلا تصيبه شيغوخة ولا مرض ، وهو كروي لأن الدائرة أكمل الاشكال ، متجانس يدور على نفسه في سابقة على على نفسه في سابقة على البسم ، صنعها الله من الجوهر الالهي البسيط ، والجوهر الطبيعي المنقسم ، ومزاج من الاثنين ، فكانت غلافا مستديرا للمالم تحويه من كل جانب، وتتحرك حركة دائرية ، وتحرك الباقي ، وتدرك المعسوس المنقسم والمعقبول البسيط ، وتنفعل بالسرور والحيزن والخيوف والرجاء والمحبة والكراهية ، وتملك أن تخالف قانون المقل فتصير شريرة حمقاء ، وتضطرب حركتها فتنزل النكبات بالمالم (۱) .

وأما جسم العالم فلما شرع الله يركبه أخف نارا ليجعله مرئيا ، وترابا ليجعله ملموسا ، ووضع الماء والهواء في الوسط • غير ان هذه العناصر لم تكن كذلك منذ البدء ، وانما كان العالم في الاصل مادة رخوة أي غير معينة ، غامضة لا تدرك في ذاتها بل بالاستدلال كل ما نعقله عنها أنها موضوع

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه من ۳۷ ۰

التغير ، أو المكان والمحل الذي تحصل فيه الصور المعينة ، لأنه اذا كان الاصل معينا وكان له صورة ذاتية ، فليس يفهم التغير الذاتي • وعلى ذلك فليست العناصر مبادىء الاشياء ، لأنها معينة من جهة ، ولأنها من جهة أخرى تتعول بعضها الى بعض ، فيدلنا هذا التحول على أنها صورة مختلفة تتعاقب في موضوع واحد غير معين في ذاته ٠ ألست تری ان ما نسمیه ماء اذا تکاثف صار ترابا وحجارة ، وإذا تخلخل صار هواء ريحا ، وأن الهواء اذا اشتعل تحول نارا ، وأن النار اذا تقلصت وانطفأت عادت هواء ، وإن الهواء إذا تكاثف صار (۱) سعابا وضبابا ، وان هذه اذا تكاثفت جرت ماء ، و هكذا دو اليك • هذه المادة الأولى كانت تتعرك حركات اتفاقية ، تلك العركات الست التي قلنا أن الأشياء تتحرك بها أذا تركت وشأنها من غر نفس تدبرها - فاتخذت ذراتها على حسب تشابهها في الشكل ، وألفت العناصر الاربعة : النار مؤلفة من ذرات هرمية ، أي ذات أربعة أوجه تشبه سن السهم ، لذلك كانت أسرع الاجسام

<sup>(</sup>۱) تیماوس من ٤٨ ـ ٥٨ ا

وانفذها ، والهواء مؤلف من ذرات ذات ثمانية أوجه ، أي هرمين ، والماء من ذرات ذات عشرين وجها ، والمتراب أثقل الاجسام من ذرات مكعبة وبعد أن تنظمت المادة هذا النوع من التنظيم بتوزعها عناصر أربعة ، هو أقصى ما تستطيع أن تبلغ اليه بذاتها ، ظلت (١) المناصر مضطربة هوجاء كما يكون الشيء وهو خلو من الاله ، حتى عين الصانع لكل منها مكانة على ما ذكرنا ورتب حركته •

ثم فكر الصانع فيما عسى أن يزيد العالم شبها بنموذجه ولما كان النموذج حيا أبديا ، فقد توخى أن يجعل العالم أبديا ، لكن لا كأبدية النموذج ، فانها ممتنعة على الكائن العادث ، فعنى بصنع صورة متحركة للابدية الثابتة ، فكان الزمان يتقدم على حسب قانون الاعداد ، وكانت الايام والليالي والشهور والفصول ، ولم تكن من قبل ورأى الصانع ان خير مقاس للزمان حركات الكواكب ، فأخذنا رواضع الشمس والقمر والكواكب الاخرى مشتعلة مستديرة ، وجعل لكل

**<sup>(1)</sup> تیماوس ص ۵۴ ــ ۵۷** ۰

منها نفسا تعركه وتدبره • ولما كان مبدا التدبير الها بالضرورة ، فقد صنع هذه النفوس مما تخلف بين يديه بعد صنع النفس العالمية ، الا أنه جعل تركيبها أقل من تركيب هذه ، فكانت أدنى منها مرتبة ، ولكنها الهية مثلها عاقلة خالدة ، يأتيها الخلود لا من طيب عنصرها بل من خيرية الصانع تابى عليه أن يعدم أحسن ما صنع •

ثم اتخذ منها أعوانا تصنع نفوس الاحياء المائتين • وانما مست العاجة الى هذه النفوس لتتعقق في العالم جميع مراتب الوجود نازلة من ارفع الصور الى أدناها ، وليكون العالم كلاحقا • وانما وكل أمر صنعها الى النفرس الكواكب لأن كل صانع يصنع ما يماثله ، والصانع الاول لا يصنع الا نفوسا الهية ، فلا يكون هناك التفاوت المطلوب • أخذ اذن ما تخلف من الجوهرين الثاني والثالث ، وصنع مزيجا قسمه على الكواكب وكلف آلهتها أن تنزل أجزاء في أجسام مهيأة لقبوله ، وأن تضم اليه نفسين مائتين ، احداهما انفعالية ، والأخرى غذائية أما الانفعالية فغضبية وشهوانية، تحس اللذة والألم والخبوف والاقبدام والشهبوة والرجاء ، يضعونها في أعلى المبدر بين العنق

والحجاب لكي لا تدنس النفس الخالدة المستقرة في الرأس • وأما الغذائية فيضعونها في أسفل العجاب، فصنع الآلهة الرجل كاملا بقدر ما تسمح طبيعته • والرجل الصالح يعود جزء نفسه الخالد بعد انعلال هذا المركب الى الكوكب الذي هبط منه ، ويقضى هناك حياة سعيدة شبيهة بعياة اله الكوكب • أما الرجل الطالح ، فإن نفسه تولد (١) ثانية امرأة ، فان أصرت على شقاوتها ولدت ثالثة حيوانا شبيها بخطيئتها ، وهكذا ، بحيث لا تخلص من آلامها ولا تعود الى حالتها الأولى حتى تغلب العقل على الشهوة ، وتصعد السلم فترجع رجلا صالحا • ودرجات هذا السلم المرأة فالطبر فالدواب فالزحافات فالديدان فالأحياء المائية ، أوجدتها الغطيئة والجهالة نازلة بها نعو الارض درجة فدرجة ، وهكذا كان الأحياء في ذلك الزمان واليوم أيضا ، يتحول بعضهم الى بعض بحسب ما يكسبون أو يخسرون من العقل • وأراد الآلهة أن يلطفوا أثر الحرارة والهواء في الانسان ــ مع ضرورتهما له ــ وأن يوفروا له الغذاء ، فمزجوا جوهرا مماثــلا

<sup>• (</sup> 171 = 177 ) on (1)

لجوهر الانسان بكيفيات أخرى وأوجدوا طائفة جديدة من الأحياء هي الاشجار والنبات والبذور ، تعيا بنفس غذائية ، وليست هذه النفس عاقلة ، ولكنها تحس اللذة والألم والشهوة ، فهي منفعلة ، وليست فاعلة اذ قد حرمت العركة الذاتية فكانت جسما مثبتا في الارض •

#### النفس عند افلاطون:

يرى أفلاطون ان النفوس الانسانية كانت في عالم الكواكب تتبعها ، كما في عربة ، لتطل على عالم المثل • وعجزت في احدى محاولاتها ، عن اللحاق بنفوس الكواكب ، وبلوغ قبة السماء ، ومشاعدة عالم المثل ، فهبطت من علوها ، وحلت في أبدان بشرية ، ولم يكن هبوط النفس من عالمها العلوي ، سوى جناية وعقابا على ما ارتكبته من أهال في عالمها السماوي •

ويدهب بعض الباحثين الى أن رأي أفلاطون في ماهية النفس وعلاقتها بالجسم لا يخلو من التردد والمعوض • ففي المحاورة الواحدة ( فيدون ) يعد

العياة والحركة للجسم ، دون أن يبين ارتباط هاتين الخاصتين ، ولا أيتهما الاساسية • كذلك الحال في علاقة النفس بالجسم ، فتارة يعتبرهما متمايزين تمام التمايز ، فيقول ان الانسان النفس، وان الجسم آلة ، وتارة يضع بينهما علاقة وثيقة ، فيرى ان الجسم يشغلها عن فعلها الذاتي ( الفكر ) ويجلب لها الهم بعاجاته وآلامه ، وانها هي تقهره وتعمل على الخلاص منه (١) دون أن يبين أفلاطون ماهية هذا التفاعل ، بل هو يرى بهذا التفاعل أنه علاج الجسم بالنفس والنفس بالجسم (٢) وقيام الشعور والادراكق النفسعند تأثر الجسم بالعركة المادية ما بين هذه الحركة والظاهرة النفسية من تىاين •

وفي كتابه « الجمهورية » (٣) يرجع الافعال النفسية الى ثلاثة : الادراك والغضب والشهوة ، ويسأل هل يفعل الانسان بعباديء ثلاثة مختلفة ، أم ان مبدأ واحدا بعينه هو الذي يدرك ويغضب

<sup>(</sup>۱) فيدون من ۲۵ ـ ۲۲ •

<sup>(</sup>۲) تیماومی می ۸۹ ۰

<sup>(</sup>٣) جمهورية افلاطون مقالة ٤ ص ٤٤٠ ٠

ويحس لذات الجسم ؟ فيقرر أن المبادىء عدة ، لأن شيئًا ما لا يحدث ولا يقبل فعلين متضادين في وقت واحد ومن جهة واحدة ، فلا يضاف اليه حالات متضادة الا بتمبيز أجزاء فيه ، فيجب أن نميز في النفس جزءا ناطقا وجزءا غير ناطق ، لما نحسه فينا من صراع بين الشهوة تدفع الى موضوعها والعقل ينهى عنه • ولنفس السبب يجب أن نميز في الجزء غير النطقي بين قوتين هما الغضب والشهوة : الغضب متوسط بين الشهوة والعقل ، ينحاز تارة الى هذا ، وطورا الى تلك ، ولكنه يثور بالطبع للعدالة ، ونحن لا نغضب على رجل مهما يسبب لنا من ألم اذا اعتقدنا أنه على حق ، لذلك كثرا ما يناصر الغضب العقل على الشهوة ،ويعينه على تحقيق الحكمة في ما هو خلو من العقل والحكمة (١) • وهذا كلام لا غبار عليه اذا أريد به تمييز قوى ثلاث في النفس الواحدة ، ولكنا رأينا أفلاطون في « تيماوس » يضمع في الانسان ثلاث نفوس ، ويعين لكل منها معلا في الجسم ، فيضيف الى صعوبة التوفيق بين النفس والجسم صعوبة

<sup>(</sup>١) جمهورية افلاطون المقالة الرابعة ص ٤٣٦٠

التوفيق بين النفوس الشلاث • وبينا هو في « فيدروس » يشبه النفس في حياتها السماوية الأولى بمركبة مجنعة ، الحوذي فيها العقل ، والجوادان الارادة والشهوة (١) ، واذا بكلامه في « تيماوس » يشعر بأن الغضبية والشهوانية صنعهما الآلهة للحياة الارضية والوظائف البدنية •

ومسألة خلود النفس أخذت الكثير من عناية واهتمام أفلاطون فأشار اليها في جميع مصنفاته ، وأفرد لها « فيدون » • لما كان يشعر به من خطورة هذه المسألة الهامة وضرورة بحثها ومعرفة كنهها • يدور الحديث في « فيدون » بين سقراط واثنين من النيثاغوريين ، هما سمياس وقابس ، فنرى فيها ثلاثة أدلة على خلود النفس : يشرع أفلاطون بأبسطها تناولا وهو التناسخ وتداول الاجيال البشرية فيقول : اذا كان صحيحا أن النفس التي تولد في هذه الدنيا تأتي من عالم آخر كانت ذهبت اليه بعد موت سابق ، وان الاحياء يبعثون من الاموات ، ينتج لنا أن النفس لا تموت بموت البحسم • ولكن هذا تسليم برأي متواتر لا تدليل ،

<sup>(</sup>۱) ص ۶٤۲ ۰

ويسكت سقراط ، كما يسكت الجميع • وبعد فترة يقول سيمياس: ان العلم بحقيقة مثل هذه الأمور ممتنع أو عسير جدا في هذه العياة ، ولكن من الجين اليأس من البحث قبل الوصول إلى آخر مدى العقل ، فيجب اما الاستيثاق من الحق ، واما \_ ان امتنع ذلك \_ استكشاف الدليل الاقوى والتذرع به في اجتياز العياة ، كما يخاطر المرء بقطع البحر على لوح خشب ، ما دام لا سبيل لنا الى مركب أمتن وآمن ، أعنى الى وحي الهي • ويقول قابس: ان كل ما يلزم من الدليل الاول بفروعه الثلاثة هو أن النفس كانت قبل الولادة ، ومن الثاني انها شبيهة بالمثل ، فمن هذين الوجهين لا تتنافى خصائصها مع البقاء • أما البقاء نفسه فلما يقم الدليل عليه ، اذ من يدرينا ؟ لعل النفس تفنى بتلاشى قوتها بعد أن تكون تقمصت أجساما عدة (١) • هنا يعتمد أفلاطون على نظريت في المشاركة ويورد دليلا ثالثا فيقول: لما كانت النفس حياة فهي مشاركة في العياة بالذات ، ومنافسة للموت بالطبع وليست تقبل الماهية ما هو ضد لها ،

<sup>(</sup>۱) من ( ۸۲ ـ ۸۸ ) ٠

لذلك يحاول ربط هذا الرأى بقضية كيرى واستخراجه منها نتيجة لازمة فيقول : اذا نظرنا في التغير بالاجمال ، وهو قانون العالم المحسوس ، وجدناه تبادلا دائرا بين الاضداد ، يتولد الاكبر من الاصغر ، والاحسن من الاسوأ ، وبالعكس ، فتصح لدينا العقيدة القديمة بأن العياة تبعث من الموت • ولو لم يكن الامر كذلك لكانت الاشياء قد انتهت الى السكون المطلق • واذن فقد كانت النفس قبل الولادة ، وستبقى بعد الموت • ويتأيد هـذا الدليل من ناحية أخرى: ذلك أن هناك ضدين هما العلم والجهل ، وبعثا من نوع آخر هو تذكر المثل بعد نسيانها ، فاذا كانت النفس قد عرفت المشل قبل هبوطها الى الارض فليس ما يمنع بقاءها بعد الموت (١) • والدليل الثاني يدور على تعقل المثل: فان هذه بسيطة ، ومن ثمة فهي ثابتة ، اذ ان المركب هو الذي ينعل الى بسائطه ويتحول ، اما البسيط فلا يجوز عليه تحول أو انحلال ، فلا بد أن تكون النفس التي تعقل المثل شبيهة بها ، على حسب القول القديم • وعلى ذلك فالنفس بسيطة ثابتة ٠

<sup>(</sup>١) ص ٧٧ ، جمهورية الملاطون المقالة العاشرة ص ٢٠٨ ،

فالنفس لا تقبل الموت • فيقتنع قابس ، ويعلن سيمياس أنه مقتنع أيضا ، الا أن شعوره المزدوج بعظم المسألة وبالضعف البشري يضطره الى بعض التحفظ بازاء هذه الأدلة على وجاهتها • فيسلم له سقراط بحقه في هذا التحفظ ، ويزيد قائلا : بل ان المقدمات أنفسها مفتقرة الى بحث أوكد •

## الأخلاق الأفلاطونية:

ميز أفلاطون بين العقبل والعس ، والنفس والجسم ، وكذلك فرق بين اللذة والألم من جهة ، والفضيلة والرذيلة من جهة أخرى في قضية الأخلاق • واستعرض كافة الآراء والافكار التي تقدمته في المعرفة ، والآليين ، في الطبيعة ، وناقش السوفسطائيين وتلامذتهم القائلين : ان القانون المخلقي الذي يخشاه الناس انما هو من وضع الناس كالقانون المدني ، لا من وضع الطبيعة ، بل ان الطبيعة تأباه وتعارضه • فبعسب الطبيعة الامر الأقبح هو الاخسر ، والاخسر تحمل الظلم ، وبعسب القانون المخلقي ارتكاب الظلم هو الاخسر الاقبح والاخسر الخلقي ارتكاب الظلم هو الاخسر الاقبح والاخسر الخلقي ارتكاب الظلم هو الاخسر الاقبح

ووجد هذا الاختلاف في أن القانون سنة الضعفاء

والسواد الاعظم بالاضافة الى مصلحتهم الخاصة ، فممدوا الى تغويف الاقوياء وصدهم عن التفوق عليهم ، وذهبوا الى أن الظلم يقوم بالذات في ارادة التسامي والتعالى على الآخرين ، ولكن الطبيعة تقدم الدليل على أن العدالة الصحيحة تقضى بأن يتفوق الاحسن الاقدر ، فترينا ان هذا هو الواقع في كل موطن : في الحيوان والانسان ، في الأسر والمدن ، وأن علامة العدالة سيادة القوي على الضميف ، واذعان الضميف لهذه السيادة • هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى الكل يطلب السعادة، فكيف يستطيع أن يعيش سعيدا من يخضع لأى شيء كان ، قانونا أم انسانا ؟ الا أن العدالة والفضيلة والسعادة بحسب الطبيعة أن يتعهد الانسان في نفسه أقوى الشهوات ، ثم يستخدم ذكاءه ، وشجاعته لارضائها مهما تبلغ من قوة ، مع تظاهره بالصلاح لاسكات العامة والانتفاع بحسن الصيت ولا يتسنى هذا لغير الرجل القوى • لذا ترى العامة تعنف الذين تعجز عن مجاراتهم لتخفى بهذا التعنيف ضعفها وخجلها من هذا الضعف ، وتعلن أن الاسراف عيب محاولة أن تستبعد من ميزته الطبيعة من الرجال ، وتشيد بالعفة لقصورها

عن ارضاء شهواتها الارضاء التام ، وبالعدالة لجبنها وقعودها عن عظائم الامور • ولو صح ما تقول من أن السعادة في الخلو من الحاجات والرغائب ، لوجب أن ندعو الاحجار والاموات سعداء •

هذه آراء جماعة السوفسطائيين • فلنسألهم أولا قال أفلاطون: أليس يتفق مع الطبيعة أن الكثرة أقدر من الفرد؟ فإن كانت الكثرة هي التي فرضت القانون فهي الاحسن من حيث انها الاقدر، وقو انبنها حسنة حسب الطبيعة لأنها قوانين الاقدر • وان كانت ترى ان العدالة تقوم في المساواة ، وان الظلم أقبح من الانظلام ، فرأيها مطابق للطبيعة • واذن فلا تعارض بين الطبيعة والقانون • ثـم يسألهم ثانية فيقول: من هو الاحسن الاقدر الذي يتمدحون به ؟وهل هاتان الصفتان متلازمتان، أم يمكن أن يكون الانسان حسنا ضعيفا معا ، قويا ردينًا معا ؟ مهما نقلب المسألة فلا معيص من التسليم بأن الاحسن هو الاحكم في عمله ، أيا كان هذا العمل ، وأن الحكيم بالاجمال هو الملتزم جادة القصد والاعتدال ، والعكيم في السياسة على الخصوص هو الذي يحقق في نفسه هذا الاعتدال ،

ويضبط شهواته قبل أن يحكم الآخرين ، والا ساءت حاله وحالهم جميعا ، ولنتصور رجلهم الاقوى الذى يقيمونه مثلا أعلى وقد بلغ الى قمة السلطان فصار طاغية لا يردعه رادع من ضميره ولا من الناس ، ولا تشتهي نفسه شيئًا حتى تنال من الذات أصنافا \_ هل هو سعيد ؟ كلا ، بل ان حياته معيفة تعسة • فإن جزء النفس الذي تقوم فيه الشهوة لا يعرف القصد ، ولكنه يميل بالطبع الى الاسراف، ولما كان الاشتهام ألما من الحرمان ، كان انمساء الشهوات لأجل ارضائها عبارة عن تعهد آلام في النفس لا تهدأ ، وكانت حياة الشهوة موتا متكررا، مثلها مثل الدن المثقوب تصب فيه فلا يمتلىء ، أو مثل الاجرب لا يفتأ يعس حاجته لعك جلده فيحك بقوة فتزيد حاجته ويقضى حياته في هــذا العذاب ، أو مثل مدينة رعاعها هائجة مائجة ، أو مثل مسخ متعدد الرؤوس ، وسبع جائع تمزقه المشهوات وتتغذى بلحمه ودمه وهو لا يملك فكاكا بعد أن ارتمى بين أيديها عبدا وضعية • همذا المخلوق لا يمكن أن يحبه الناس ، ولا ترضى الآلهة عنه ، بل لا تمكن معاشرته، فلا يذوق لذة الصداقة •

فهو شقي للغاية ، والدولة التي يعكمها أشقى الدول •

فلا تقل ان السعادة تقوم في الشهوة القوية وفي اللذة بالاطلاق ، وانما قل ان الانسان أسعد حالا في النظام منه في الاسراف • ولو اتبعنا حساب أصحاب اللذة بشرط أن تضبط الحساب ، لوجدنا ان الحياة الفاضلة هي ألذ حياة ٠٠ تمتاز بخفة الانفمال وضعف اللذة والألم ، ولكن اللذة فيها أغلب وأدوم ، في حين أن الالم أغلب وأدوم في حياة الرذيلة ، فالقائلون باللذة لا يقدرون مرمى قولهم، ولا يدرون ما يريدون : يطلبون السعادة وفيق الطبيعة ، فتنكل بهم الطبيعة شر تنكيل ، وتؤيد القانون الذي يسخرون منه ، وما ذلك الالأن القانون مستخرج من الطبيعة مفهومة على حقيقتها • وهي تضطر الناظر في السرة الانسانية أن يعدل عن اللذة الى المنفعة ، وأن يحكم على الأولى بالثانية ، فيقر أن من اللذات ما هو حسن أي نافع، وما هو رديء أي ضار ، وان من الآلام ما هو حسن نافع ، كتماطى الدواء وتحمل العلاج ، وما هــو ردىء ضار ، وان اللذات والآلام الحسنة هي التي تطلب ، واللذات والآلام الرديئة هي التي تجتنب ، وان النافع ما يجلب الخير ، والضار ما يجلب الشر ، والمنفعة التي توسم بالخير هي التي تكمل الشيء وفق حقيقة هذا الشيء ، والضرر الذي يوسم بالشر هو الذي ينتقص الشيء أو يقضي عليه ، فان كل شيء انما يقوم بالنظام والتناسب ، فاذا اختل النظام فقد الشيء قيمته وفضيلته ، ان الذيب نسميهم أخيارا وأشرارا يحسون اللذة والألم على السواء ، فليس الاخيار أخيارا باللذة ، بل بالغير، وليس الاشرار أشرارا بالألم بل بالشر وكما ان الكيفية التي تحدث في الجسم عن النظام والتناسب في تدعي الصحة والقوة ، فان النظام والتناسب في النفس يسميان القانون والفضيلة .

#### الفضيلة عند أفلاطون:

يرى أفلاطون أن الفضائل ثلاث تدير قوى النفس الثلاث ، الحكمة فضيلة المقل تكمله بالحق والمعفة فضيلة القوة تلطف الأهواء فتترك النفس هادئة والعقل حرا ويتوسط هذين الطرفين الشجاعة وهي فضيلة القوة النضبية تساعد المقل على الشهوانية فتقاوم أغراء اللذة ومخافة الألم والحكمة أولى الفضائل ومبدؤها ، فلولا

الحكمة لجرت الشهوانية على خليقتها ، وانقادت لها الغضبية • ولو لم تكن العفة والشجاعة شرطين للحكمة تمهدان لها السبيل وتتشرفان بخدمتها ، لما (١) خرجتا من دائرة المنفعة الى دائرة الفضيلة ، اذ ما الهرب من لذة لنيل لذة أعظم ، سوى عفة مصدرها الشره ، وما خوض الغطر لاجتناب خطر آخر ، سوى شجاعة مصدرها الغوف • ليست الفضيلة هذه الحسية النفعية التي تستبدل لذات بلذات وأحزانا بأحزان ومغاوف بمغاوف ، كميا تستبدل قطعة من النقد بأخرى ، فإن النقد الجيد الوحيد الذي يجب أن يستبدل بسائر الأشباء هو العكمة ، بها نشتري كل شيء و نعصل على كل الفضائل ، أما الفضيلة الغالية من الحكمة ، و الناشئة عن التوفيق بين الشهوات ، فهي فضيلة عبده ٠ فالفضيلة اذن من جنس العقل والنفس ، ولا يسوغ أن نذكرها الا بالاضافة اليهما ، والعياة الفاضلة لا تستمد قيمتها من لذتها أو منفعتها ، بل من هذه الاضافة ، ويستحيل على من ينكر النفس والعقل أن يبلغ الى معنى الفضيلة •

<sup>(</sup>۱) فيدون ص ۲۹ ۰

واذا ما حصلت هذه الفضائل الثبلاث للنفس فخضعت الشهوانية للغضيية والغضبية للعقيل تحقق في النفس النظام والتناسب • ويسمى أفلاطون حالة التناسب هذه بالعدالة ، باعتبار ان المدالة بوجه عام اعطاء كل شيء حقه ، فليست المدالة عنده فضيلة خاصة ، ولكنها حال الصلاح والبر الناشئة عن اجتماع العكمة والشجاعة والعفة • أما العدالة الاجتماعية ، فهي تحقيق مثل هذا النظام في علاقات الافراد ، فإن الرجل الصالح في نفسه صالح بالضرورة في معاملاته ، والعكس بالعكس - بل ان العدالة تستتبع الاحسان تاما شاملا ، فلا نجدها بأنها الاحسان الى الاصدقاء والاساءة إلى الأعداء ، لأن الاساءة اساءة إلى النفس أولا • فالذي يقابل الشر يفقد عدالته ، ويزيد الشرير شرا ، فتنتج هذه العدالة المزعومة ضدها من التاحيتين ، وهذا خلف • استمع الى سقراط يتحدى السوفسطائيين ويقلب آيتهم رأسا على عقب حيث يقول: أنا لا أبتغي ارتكاب الظلم ولا تحمله، لكن اذا وجب الاختيار فأنا أختار الثاني • ويضيف: أنا أنكر أن يكون منتهى العار أن أصفع ظلما ، أو أن تقطع أعضائي ، أو أن أسلب مالي ، وادعي أن العار يلحق المعتدي ، وان الظلم أقبح وأخسر لصاحبه منه لضعيته (١) •

ويرى أفلاطون أن السعادة تستتبع العدالة مهما يكن من حال الجسم وشؤون هذه العياة ، لأنالعدالة خبر النفس ، والنفس أسمى وأبهى وأبقى من الدنيويات جميعا • قد تنزل بالعادل المصائب ويتهم كذبا ويجلد ويعذب ويوثق بالأغلال وتكوى عيناه ويعلق على الصليب ، وهو سعيد بعدالته ، وأما الطاغية الذي ينكل بالناس ، وأما السياسي الذي يوقع بخصومه ، فكلاهما شقى حقيقى بالرثاء، لأن الظلم أعظم الشرور ، وليست المسألة بينا وبين السوفسطائيين ان كان الظالم منتصرا دائما غير منتصر ، ولكن ان كان سعيدا أم شقيا • وقد أوردنا لها حلا أول لما خاطبناهم بلغتهم وجادلناهم من وجهتهم ، فبينا أنه تعس معهذب في جسمه وشعوره • والآن وقد عرفنا النفس والفضيلة نستطيع أن نسلم لهم جدلا بأنه موفق هانيء في ظلمه ، ونؤكد مع ذلك أنه شقى غاية الشقاء لأنه ظالم ، وان العادل سعيد لأنه عادل . بل نتحداهم

<sup>(</sup>۱) غورغیاس ص ۵۰۸ ۰

مرة أخرى ونذهب الى أن الظالم أشقى حالا أن لم يكفر عن آثامه • ومعنى التكفير تحمل القصاص العادل ، وكل ما هو عادل فهو جميل ، فتحمل القصاص جميل ، وهو خبر يستفيم به النظام ، وتخلص به النفس من شرها الذي هو أعظم الشرور لأنه شر النفس • وكما ان علاج الطبيب مفيد ولو لم يكن مستحبا ، وأن السعادة الكبرى للجسم أن لا يمرض أبدا ، ويليها أن يششيه الطب اذا مرض، فان أسعد الناس البرىء من الشر ، ويليه الذي يشفى من شره • أما الذي يحتفظ بشره فأشقى الناس ، لا يدري ان مصاحبة الجسم المريض لا تعد شيئًا مذكورًا بالقياس إلى مصاحبة النفس المريضة • وكما ان المريض يسعى الى الطبيب ويتعمل الكي والشق ، كذلك يجب على الخاطىء أن يسعى الى القاضى بنفسه فيعترف بغطيئته ولا يكتمها في صدره ، ويطلب العقاب ولا يتهرب منه • فان استحق الجلد قدم جسمه للسوط ، أو استحق الغرامة أداها ، أو النفى رحل عن وطنه ، أو الموت تجرعه ، فإن التكفير أفضل الخيرات بعد البر .

هذه حقائق قائمة على أدلة من حديد وماس ، من يعلمها بأدلتها ومراميها يأت الخر حتما ، من حيث ان الانسان يطلب الغير بالضرورة ويستعيل عليه أن يؤثر الشر مع علمه بالغير علما صعيعا في أما الذي يعلم ويأتي الشر فعلمه ناقص ، وحقيقته انه ظن عار من الأصول والنتائج ، لا يقوى على اغراء اللذة والمنفعة في فالفضيلة علم ، والفاضل هو الحاصل على العلم بالغير ، يعرف ما يجب أن ينفعل في كل حالة ، لأن نظره شاخص دائما الى الغير المطلق في فالفاضل دليل يجب الاسترشاد بفكره كما يسترشد بالقيثاري لتعلم العزف على القيثارة في أما الرذيلة فيهل بالغير الحقيقي ، واغترار بالغير الزائف في واغترار بالغير الزائف في واغترار بالغير الزائف في المناسلة واغترار بالغير الزائف في المناسلة على المناسلة واغترار بالغير الزائف في واغترار بالغير الزائف في واغترار بالغير الزائف في واغترار بالغير الزائف في واغترار بالغير الزائف

### الجدل الصاعد والأخلاق:

جميع هذه الافكار التي جسدها أفلاطون في معاوراً ته لتركيز دعائم الاخلاق والفضيلة قصد من خلفها مقارعة الآراء السوفسطائية الجاهلة لكافة القيم والاخلاق الغيرة • الا أنه لم يكتف بما طرحه من آراء ، فنراه يسلك دربا معبدا آخر هو درب البدل ، فيقول : ان للارادة جدلها ، كما أن للمقل جدله ـ طريقان متوازيان يقطعان نفس المراحل ، ويتقابلان عند نفس الغاية في اللانهاية • • • غاية

تتلاشى دونها الغايات ، وتسقط الاعتراضات ، وتستقر عندها النفس في غبطة ليس بعدها غبطة • فلنمض اذن وراء أفلاطون نلاحظ أن العياة الحكمية هي الهدف الحقيقي للنفس ، وأن الجهل هو علة الاعراض عنها والامتناع عليها • ذلك بأننا اذا تأملنا النفس وجدنا فيها قوة عظميي تحركها أبدا هي الحب • والحب اشتهاء صادر عن العرمان ، اذ ما من أحد يشتهي ما هو حاصل له ٠ هو قلق دائم وشوق الى الخبر ، أي الى ما شأنه أن يعوض من الحرمان وجودا ، فيملأ فراغ النفس • فالعب مبدؤه الخبر وغايته الخبر ، هو وجود ناقص ووسط متعرك من العرمان الى الوجود الذي لا يفني • هو اشتهاء العصول على الخبر حصولا دائما ، هو جهد الكائن الفاني في سبيل الخلود ، فان اشتهاء الخلود متحد باشتهاء الغير ، وليس يعقل أن يطلب الخبر الى أجل (١) •

ويتجه الحب أول ما يتجه الى جمال الاجسام والاشكال • عند هذا الجمال يقف الاكثرون ظانين أنه الغاية ، ولكن النفس العكيمة تدرك أنه زائف

<sup>(</sup>۱) المأدبة ص ۲۹۲ •

زائل ، لا يبرد شوقها ، ولا ينضب معين حبها ، فتجاوز هذا الوهم وتدرك ان الجمال المتحقق في جسم هو أخ للجمال المتحقق في سائر الاجسام ، وان الجمالات الجسمية أشباه بعيدة لجمال واحد بعينه يعويها في وحدي ، هو مثال الجمال المعسوس • فتخلص النفس من التعلق بواحد ، وتمد اعجابها وسعبتها الى الجمال العسى أينما تألق لعينها • ثم تدرك ان ما تعب في الاجسام انما هي صفاتها ، وان هذه الصفات فائضة عليها من النفس مصدر حياتها ، فترتفع من المعلول الى العلة ، وتنفذ الى النفس مهما كان غلافها دميما لعلمها أن النفس جميلة في ذاتها ، فتتعلق بها • ثم تعلم أن النفوس مشتركة في جمال واحد هو الجمال المعنوى ، فتصعد من جمال النفوس الى جمال الفنون ، فالى جمال العلوم النظرية ، ولا تزال تصعد من علم الي علم حتى تبلغ الى الجمال كله ، فتقف متأملة وتتهيأ بهذا التأمل لمشاهدة الجمال المطلق غبر المخلوق الفاني ، الذي لا يزيد ولا ينقص ولا يتنبر بحال ، الجمال بالذات الذي يحب لذاته • من يشاهده يتعلق به و اخلد فيه ٠ ان ما يعطى قيمة لهــذه الحياة انما هي مشاهدة الجمال السرمدي نقيا

لا تشوبه شائبة ، بسيطا لا تغطيه أشكال والوان مصيرها الى الفناء •

هذه مراحل العب يقطعها في البعث عن ضالته وشفاء غليله ، فهو وسيط ومساعد يحفز النفس الى الكمال ، ويهيج فيها الذكرى القديمة ، ذكرى المشل والعياة السماوية الأولى ، ذكرى الفروس المفقود تعن اليه بكل جوارحها • فالمعب الكامل هو الفيلسوف ، يزدري الجمال الزائل الذي يملأ النفس جنونا ، ليتعلق بالجمال الدائم •

## أفلاطون ومدينته الفاضلة:

عندما نعاول أن نستقصي ما كتبه أفلاطون في كتابه الجمهورية حول السياسة نلاحظ أن السياسة عند أفلاطون تعني العدالة في المدينة ، كما ان الفضيلة العدالة في الفرد • لذلك يرد على السوفسطائيين مبرهنا أن العدالة قائمة على الطبيعة لا على العرف ، وهدفه أن يشيد مدينته على أساس متين من العدالة • ثم ينظر في الاجتماع فيقرر أنه ظاهرة طبيعية ناشئة من تعدد حاجات الفرد وعجزه عن قضائها وحده • تألف الناس أولا

جماعات صغيرة تعاونت على توفير المأكل والمسكن والملبس ، ثم تزايد العدد حتى الفوا مدينة • فلم تستطع أن تكفي نفسها بنفسها ، فلجأت الى التجارة والملاحة •

هذه المدينة الأولى مدينة الفطرة ، مثال البراءة السعيدة ، ليس لها من حاجات الا الضرورية ، وهي قليلة ترضيها بلا عناء ، يقنع أهلها بالشعير والقمح والخضر والثمار والخمر الخفيفة ، فيعيشون عيشة سليمة ويعمرون ، لا يعرفون الفاقة ولا العرب ولكن هذا العصر الذهبي انقضى يوم فطن الناس الى جمال الترف والفن ، فنبتت فيهم حاجات جديدة ، واستعدثوا صناعات لارضائها وضاقت الارض بمن عليها ، فنشبت العسروب وتألفست الجيوش .

هذه المدينة الثانية هي المدينة المتحضرة وهي عسكرية • فعلى أية صورة نبني مدينتنا لنحقق فيها العدالة ؟ يجب أن نشخص بأبصارنا الى المدينة بالذات • فنجد أن بينها وبين النفس شبها قويا • فان للمدينة ثلاث وظائف : الادارة والدفاع والانتاج تقابل قوى النفس الثلاث : الناطقة

والغضبية والشهوانية • وهذه الوظائف متباينة ، فلا يمكن أن تتركب المدينة من (١) أفراد متساوين متشابهين ، وانما يجب أن تتركب من طبقات متفاوتة ، لكل منها وظيفة وكفاية خاصة لهذه الوظيفة ، وان يؤلف مجموعها وحدة تشبه وحدة النفس في قواها الثلاث • فترتب الطبقات فيما بينها كترتب القوى النفسية والفضائل الخلقية ، والا توزعت الجهود وبذلت اتفاقات وفات الناس الغرض من الاجتماع • هذه الطبقات الثلاث هي العكام والجند والشمب • والطبقان الأولى والثانية حراس المدينة ، فكيف نحصل على حراس أشد فضلاء ؟ •

يجب على الذين يتولون بناء المجتمع المنشود أن يميزوا من بين الاحداث أصحاب الاستعداد العربي، فيفضلوهم طائفة مستقلة ويتعهدوهم بالتربية عليهم أن يرتبوا لهم رياضة بدنية تنشئهم اصحاء أقوياء وعليهم أن يغذوا نفوسهم بالإداب والفنون فتكون التربية واحدة للجميع الى حوالي الثامنة عشرة، وتكون سهلة لذيذة لأن

<sup>(</sup>١) جمهورية افلاطون مقالة ٢ ص ٣٦٩ ٠

الاكراه لا يكون الرجال الاحرار ، وتكون فاضلة : تبدأ بالقصص الجدية البريئة الحاثة على الغير ، وتستبعد منها قصص هوميروس وهزيود ومن نحا نحوهم من الشعراء ، فانه مرذولة من حيث المادة فقد سممت ومن حيث الصورة • أما من حيث المادة فقد سممت عقول اليونان وأفسدت ضمائرهم بما تروي عن الآلهة والابطال من أخبار الخصومات وقبيح الافعال، وبما لا تفتأ تردده من أن الرجل العادل يعمل لغير وبما لا تفتأ تردده من أن الرجل العادل يعمل لغير وتفاهة العياة الأخرى ، مما يوهن العزيمة ويقعد عن الجهاد في سبيل الوطن •

وأما من حيث الصورة فان الفن يقوم بالمعاكاة ويخلق المعاكاة ، والشعر بالفاظه وأوزانه يعاكي كل شيء • القوى الطبيعية والعيوانية والبشر والنزعات الرفيقة والشهوات الدنيئة ، فيبعث في النفس مثل ما يصف من العواطف والافعال • والمعاكاة المتصلة تصير عادة ، فتلقين العراس القصص القديمة يفسد طبيعتهم ، فنعن مع اعجابنا بمعاسن هذا الشعر ننعته بأنه معلم وهم ، ونعمد الى صاحبه فنضع اكليلا على رأسه ونشيعه الى حدود المدينة فننفيه منها ونعن نترنم بمديعه ، ولا حدود المدينة فننفيه منها ونعن نترنم بمديعه ، ولا

نستبقي غير الشاعر عف اللسان سديد الرأي هاديء النسق يحاكى الغير ليس الا •

وأفلاطون لا يرى الفن شيئا أول له قيمة في ذاته ، ولكنه يضعه في المرتبة الثالثة بعد المثال أو الوجود الحق ، وبعد صورته المحسوسة المتحققة في الطبيعة ، فان الفن يحاكي الوجود الطبيعي ، وهذا الوجود يحاكي المثال ، فالفن صورة الصورة وشبح الشبح • يصنع النجار السرير محاكيا مثال السرير، ويصور المصور سرير النجار ، فهو ليس حاصلا على العلم الحق الذي موضوعه المثال أو الشميء بالذات ، ولا على الظن الصادق ، وانما هو جاهل مغادع يأخذ على نفسه معاكاة الاشياء الطبيعية فيبرزها مشوهة في غبر نسبها الحقيقية من حيث المقدار والشكل • ولكنه لا يخدع الا عن بعد ، ولا يخدع الا الجهلاء • كذلك قل في الشاعـــر ، فائه لو كان يعلم حقا ما يتظاهر بعلمه ، لكان يعمل بدل أن يقول ، ولكان يقود الجيوش أو يشرع القوانين ، وهومبروس لم يفعل شيئًا من ذلك ، ولكان يؤثر أن يعيا حياة مجيدة ، وهومــــروس ارتضى لنفسه أن يكون قصاصا للحياة المجيدة وراوية • فالفن بالاجمال أداة ابهام وتخييل ، والشعر دجل كالتصوير، اذا نزع عنه سعر اللفظ والتوقيع بدا شاحبا فقرا ، يستطيب وصف العواطف ، وهي متقلبة متنوعة ، ولا يوجد لــه موضوعا في العقل الثابت الهاديء ، فيهيج العواطف ويشل العقل ، مثله مثل طاغية يقلد السلطة للاشرار ويضطهد الاخيار • فانه يوحى بالعطف على أفعال وانفعالات رديئة ، ويضعف اشرافنها على الجزء الشهوى من النفس ، فيحرك فينا البكاء تارة ، والضحك طورا ، ويدفعنا ونعن نشهد التمثيل الى استحسان ما ننكره في الحياة الحقيقية والى التصفيح لما نغضب له في الواقع . والتراجيديون لا يرملون لغسر احسراز اعجاب الجمهور ، والجمهور لا يميل الى الاشخاص الحكماء الرزينين ، بل يطلب اشخاصا شهويين (١) متقبلين، تملأ تقلباتهم وشهواتهم القصة ، فيلهو بها وتميل معها الى كل جانب • وأما الكوميديا فهي رديئة بالذات ، تضعك من اخواننا في الانسانية ، وتنمي حاجة المزاج والسخرية • واذن فعلى الشارع أن يراقب جميع مظاهر الفن ، وجميع الفنانين من

<sup>(</sup>١) تاريخ الفلسفة اليونانية : كَرَم ص ١٠٢٠

شعراء ومغنين وممثلين ومصورين وغيرهم ،فيخلق بيئة كلها جمال سليم رزين ، وينشيء مواطنين كاملين يتوجهون الى الفضائل عفوا ، ويصون نفوسهم من كل خدش ، اذ ليست الغاية من الفن توفير اللذة ، بل التهذيب والتطهير •

ولا شك أن وضع أفلاطون الفن في المرتبة الثالثة بعد المشال وشبحية المحسوس ، تحاميل وتعسف ، وكان المعقول أن يساوي بين الفنانين والصناع ، فيعترف للأولين بأنهم يحاكون المشل مباشرة كما يحاكيها الآخرون • ولكنها حماسة النضال دفعته الى المغالاة ، والغيرة الحارة على الخبر نبهته الى مخاطر الفن ، فراح يمتهنه ويذله وهو الفنان العظيم • وعلى أي حال لم يكن في وسع أفلاطون أن يتابع القائلين بالفن لأجل الفن ، بعد أن ميز بين الخبر والشر ، ونصب الطهارة مثلا أعلى للانسان • وهو يعلن أن المسألة مسألة العدالة ، وان الواجب ايثار العدالة على كل شيء • وانما شدد التفكر على الشعر الهومرى لأن هذا الشعر كان قوة هائلة ، يأخذ عنه اليونان جيلا بعد جيل حكمة الحياة في الاخلاق والدين والسياسة والحرب والصناعات ، فكان خطره عظيما وسعره فعالا • وكما ان أفلاطون حارب السوفسطائيين وعسارض بيانهم بالفلسفة ، فقد أراد أن يخضع لها الفن أيضا وينيده بعدودها (١) •

# أفلاطون والعكومة المثالية:

يرى أفلاطون في كتابه « الجمهورية » ضرورة وجود الحكومة الفاضلة المثالية على رأس هــذه الجمهورية وتابع وصف الحراس وكيفية اعدادهم ليكونوا عناصر فعالة منتجة في هذه الدولة التسي ينهد اليها أفلاطون قيال: « وعند الثامنية عشر ينقطم الحراس عن الدرس ، ويزاولون الرياضيات البدنية والتمرينات العسكرية • فاذا ما بلغوا العشرين فصل الاجدرون منهم طائفة على حدة يعكفون على دراسة الحساب والهندسة والفلك والموسيقي ، وهي العلوم التي تستغنى عن التجربة وتستخدم البرهان ، فتنبه الروح الفلسفي ، وواضح أنهم لا يستطيعون ، مع ما لهم من المقام الرفيع وما عليهم من التكاليف العديدة ، أن يسعوا لتحصيل معاشهم ، فيجب أن نوفره لهم ونحن بهذا

<sup>(</sup>١) تاريخ الفلسفة اليونانية : كرم ص ١٠٢٠

التوفير نهيء لهم الفراغ اللازم لاستكمال تهذيبهم، ونبعد عنهم كل ما من شأنه أن يغريهم بأن يعولوا وظيفتهم الى تسلط واستمتاع ، فينقلوا أسيادا وطغاة ونعن نريدهم (١) حراسا ليس غير • لذلك يعيشون معا ويأكلون معا ، ويقدم لهم الشعب مؤونتهم ، فلا يعتاجون لذهب ولا فضة ، فيحظر عليهم اقتناء أي شيء منهما ، سواء أكان نقودا أو أنية أو حليا ، ويعظر عليهم التصرف بشيء من ذلك ، بل رؤيته أن أمكن ، أذ أن العكم خدمة ذلك ، بل رؤيته أن أمكن ، أذ أن العكم خدمة لأجل العراس ويعمد هؤلاء للشعب اطعامه إياهم، ويعمد الشعب لهم حراستهم اياه ، فينتفي العسد والنزاع •

يلاحظ ان ما يتهم به أفلاطون من شيوعية انما هو قاصر على طبقة الحراس ، ولهم عنده وظيفتان، الادارة والدفاع ، أما الانتاج ، الذي يكمل وظائف المدينة الثلاث ، فمتروك للشعب من زراع وصناع وتجار ، يتملكون مصادره وآته تملكا شخصيا ويستغلونها ويتاجرون بنتاجها كما يرون ، على

<sup>(</sup>١) جمهورية افلاطون المقالة الثالثة ص ٤١٥ •

شرط أن يؤدوا لمن فوقهم الضريبة الواجبة ، وان تحصر الملكية في حدود معقولة ، بعيث لا يثري الشعب فيتهاون في العمل أو يتركه ، ولا تسوء حاله فيعوزه المال للصناعة والتجارة ، ولا يثري البعض دون البعض فينقسم طائفتين متنابذتين : الاغنياء والفقراء ، وهذا الانقسام آفة الدول غير المنظمة عقليا وليس تحريم الملك على الحراس تشريفا اقتصاديا ولكنه تدبير سياسي يرميي الى الفصل بين السلطة التنفيذية والمال ، لكيلا تفسد به ، ويقوم الصراع في نفوس الحراس بين الواجب العام والمنفعة الذاتية ،

والعراس ذكور واناث على السواء ، يسري عيلهم جميعا نفس النظام • نعم ان المرأة أضعف من الرجل ، ونعن لا نغضي عن هذا التفاوت ، الا أنها مهيأة النفس والوظائف ، فقد تصلح للطب أو للموسيقى أو للرياضة أو للعرب أو للفلسفة كما تصلح للاعمال المنزلية • فليس ما يمنع من تكليف النساء العراسة اذا ساوين الرجال في الكفاية لها ، فان الاصل في الوظيفة انها لغير المجموع ، وانها تقلد للكفء دون أي اعتبار آخر • واذن فنعن نكلف المرأة الاستعداد كل أعمال العراس ،

تقوم بها ملتحفة فضيلتها ، و ندع الحمقي يضحكون والغاية من أخذ النساء بهذه التربية أن نوفس للدولة نساء ممتازات الى جانب الرجال الممتازين ينجب منهم نسل ممتاز ، فمصلحة الدولة هي التي تقتضى ذلك ، وتتطلب منا التغاضي عن العرف ، كما أننا انتزعنا من نفوس الحراس شهوات الحياة المادية وشواغلها ، فاننا ننتزع منها أيضا عواطف الأسرة وشواغلها ، فيحظر على الحراس أن تكون لهم أسرة ، ويكونون جميعا للجميع ، لكن لا اتفاقا ، بل يقيم الحكام كل سنة في أحسن الاوقات وأسعد الطوالع حفلات دينية يجتمعون فيها الحراس من الجنسين ، ويوهمونهم أن اقترانهم سيكون بالقرعة، تفاديا من التحاسد والتخاصم ، والحكام يقصدون في الحقيقة أن يعقدوا لكل كفء على كفئه ، فيعقدون زواجا رسميا ولكنه مؤقت ، الغرض منه الانسال على قدر حاجة الدولة ، وتحسين النسل بمقتضى القواعد المرعية في الحيوان • ويوضيع الاطفال في مكان مشترك يعنى بهم فيه أناس خصيصون وتأتى الأمهات يرضعنهم دون أنيعرفنهم فلا يوجد بين العراس قرابة معروفة ، ولكنهم جميعا أسرة واحدة ، يعتبر بعضهم بعضا قريبا ،

ويعامل بعضهم بعضا على هذا الاعتبار ، فيتسع مجال التعاطف والتعاب • هذا والأسرة مباحة للشعب ، مع شيء من المراقبة لمنع الزيادة البالغة في عدد السكان ، فان ولد للشعب أو للحراس أطفال في غير الزمن المحدد أعدموا ، كما يعدم الطفل ناقص التركيب ، الوالد فاسد الاخلاق والضعيف عديم النفع ، والمريض الذي لا يرجى له شفاء ، لأن الغاية هي أن يبقى عدد السكان في المستوى الذي يكفل سعادة المدينة ، وأن يعتفظ بقيمتهم البدنية والخلقية (۱) •

واذا ما بلغ العراس الثلاثين يميز من بينهم أهل الكفاية الفلسفية رجالا ونساء الذين يتوفر فيهم معبة العق وشرف النفس وضعف الشهوة وسهولة الحفظ و واجتماع هذه الصفات نادر ، وتأليفها بالقدر اللازم عسير ، فالحراس الفلاسفة أقلية و يقضون خمس سنين في دراسة الفلسفة والمران على المناهج العلمية ، ليجيدوا فيهم الحقيقة والدفاع عنها و ثم يزج بهم في الحياة العامة ، ويعهد اليهم بالوظائف العربية والادارية الى سن

<sup>(</sup>١) مِمهورية اقلاطون المقالة الفامسة •

الغمسين • فالذين يمتازون في العمل كما قد امتازوا في النظر ، يرقون الى مرتبة الحكام ، ويدعون الحراس الكاملين ، فهم خلاصة الخلاصة ، زال من نفوسهم في هذه السن الطمع ، وما زال النشاط • فيعيشون فلاسفة متوفرين على تأمل المعقولات الصرفة والخير المطلق ، ويتناوبون العكم ، يزاوله بدوره جماعة جماعة على حد سواء ما داموا محافظين على المباديء •

وانما نريد الحكام فلاسفة ، لأن التربية الأولى خلقت في الحراس ظنونا صادقة وعواطف طيبة ، مستعينة بالطبع والتطبع لا بالعلم ، فيمكن أن تضعف الظنون بالنسيان ، وأن تلين العواطيف للخوف أو للاغراء ، فلا بد أن يكون الحكام فلاسفة يعلمون الخير ويريدونه ارادة صادقة والفيلسوف هو الرجل الوحيد الذي يستطيع أن يتصور القوانين العادلة تصورا علميا ، وأن يلقنها للآخرين بأصولها وبراهينها ،فتدوم في المدينة، بينما تصور السياسيين العمليين أن أصاب فهو ظني لا ينقل للغير ، فيقبر معهم وعلى ذلك فالفلسفة هي الوسيلة الوحيدة لوضع سياسة محكمة مستديمة ، ويجب تحضير اذهان الجمهور لهذا الانقلاب ، والجمهور ميال

لاعتقاد أن الفلسفة عديمة النفع للمدينة ، ولكن متى استخدمت فلم تفلح ؟ هم السوفسطائيون الذين وضعوا الفلسفة موضع سخرية بمغالطتهم ومخاتلتهم، وساعد على الاستخفاف بها ان كثرا ما يتصدى لها الجهلاء الأدعياء ، وان الشبان (١) يلجونها قبل الأوان ويتركونها قبل الأوان ، كأنها فترة انتقال بين زمن التحصيل والحياة العملية ، ويعتبرونها حلية يحسن أن يتحلوا بها ، ولكن على أن تكون حفيفة سريعة ، وقد قلنا أنه لا ينبغي الاشتغال بها قبل الثلاثين ، وأنه يجب التهيؤ لها بالفضيلة التي تخلص النفس (٢) من الشهوات وتعدها لقبول الحق ، فان الحق لا ينكشف للنفس تطلبه وهمي منقسمة على نفسها ، بل للنفس المغلصة تتوجه اليه بكليتها • فلنعمل على علاج هذه العال لعل الشعب يدرك يوما ان الفلاسفة أصلح الناس لاقامة شيء من النظام الالهي على هذه الارض ، أو لعله يولد للملوك أبناء ذوو استعداد للفلسفة يعتفظون بهذا الاستعداد حتى اذا ما آل اليهم السلطان أسلموه للفلاسفة ، فيتم انشاء المدينة المثلى على أسرع

<sup>(</sup>١) نفس المصدر ونفس المقالة ،

<sup>(</sup>٢) جمهورية افلاطون المقالة الرابعة والخامسة •

الوجوه وأيسرها • وتدوم المدينة المثلى ما دام العكام معنيين بالأطفال ، مستبقين طبقة الحراس في المستوى اللائق ، ينزلون الى الطبقة الثالثة من يلحظون فيه انحطاطا من أولاد الحراس ، ويرقون الى الحراسة من يتوسمون فيه الصلاحية لها مسن أولاد الشعب ، فتظل المدينة واحدة متحدة حكيمة من حيث أن أولي الأمر فيها حكماء ، شجاعة من حيث أن التربية الفاضلة قد طبعت المدالة في قلوب الحراس فعرفوا ما يطلب وما يجتنب ، عفيفة تكبح شهواتها وتنظم ملذاتها وتعارب الترف والفقسر على السواء •

هذا نموذج يعتدى ولا يعقق على وجه التمام لأن كمال المثال ممتنع على كل ما هو معسوس وما يعقق من هذا النموذج لا يدوم لأن كل ما يتكون فهو عرضة للفساد لا معالة واذا فسدت مدينتنا تدهورت من حكومة الى أخرى أردأ منها ، حتى تبلغ أسوأ الحكومات وكأنها مدفوعة بقوة قاهرة وقانون ضروري والحكومات خمس: فقد سبق القول ان الحكومة الفاضلة اما أن يتولاها فرد فتسمى موناركية أو ملكية واما أن يتولاها جماعة فتسمى أرستقراطية ، ولا فرق بين

العكومتين ، وانما هما واحد في العقيقة • ويعدث أن يخطىء الرئيس أو الرؤساء في اختيار الوقت الملائم للتزويج ، فينجب للدولة أولاد حين لا ينبغي أو أن يخلطوا بين الاكفاء وغر الاكفاء ، فينجب للدولة أولاد بعيدون عن مشابهة آبائهم حكمة واعتدالا أو أن يتهاونوا في تربية الاحداث • فيضطرب النظام وتنشب الفتن ، ولكن العكام والجند يتغلبون آخر الامر ، لأنهم لا يزالون ممتازين ، وما تزال القوة في أيديهم • غير أنهم لا يعيدون النظام الى نصابه وقد انعطت قيمتهم بفساد الوراثة أو التربية ، بل يستغلون غلبتهم لمنفعتهم الذاتية ، فيقتسمون الاراضي والدور ، ويستخدمون الشعب في شؤونهم الزراعية والصناعية ، بعد أن كان الشعب حرا يوفر لهم أسباب المعاش ، ويهملون الدرس والنظر مؤثرين المال والسلطان • وهــذه هي الطيموقراطيــة أو حكومة الطماعين • ويصبح للمال أهمية عظمي ، ويثرى البعض دون البعض ، ويقتضى نصاب مالي لولاية الوظائف العامة ، فتتفكك وحدة الجماعـة وتنقسم المدينة الى اثنتين : الاغنياء والفقسراء ، وتسود الشهوات الدنيئة ، ويكثر اللصوص • وهذه هي الأوليغاركية أو حكومة الاغنياء • ويـزداد الاغنياء طلبا للشروة ، فيقرضون الشباب الموسرين مالا بالربا ينفقه هؤلاء في الملذات فيصيبهم الفقر وتبقى لهم نعرتهم ، فيبدوا لهم أن يعارضوا الثروة بالقوة ، فيثروا الشغب ، فيفوز الفقراء الاقوياء على الاغنياء المترفين ، وهذه هي الديمقراطية أو حكومة الكثرة ، وشعار الحرية والمساواة المطلقة ، دون اعتبار لقيم الرجال • ويبرز بين دعاة الديمقراطية وحماة الشعب أشدهم عنفا وأكثرهم دهاء ، فينفى الاغنياء أو يعدمهم ، ويلغى الديون، ويقسم الاراضى ، ويؤلف لنفسه حامية يتقى بها شر المؤامرات ، فيغتبط به الشعب ويستأثر هو (١) بالسلطة • ولكي يمكن لنفسه ويشغل الشعب عنه ويديم الحاجة اليه يشهر العرب على جيرانه ، بعد ان كان قد سالمهم ليفرغ الى تحقيق أمنيته في الداخل ، ويقطع رأس كـل منافس أو ناقـد ، ويقصى عنه كل رجل فاضل ، ويقرب اليه جماعة من المرتزقة والعتقاء ، ويجزل العطاء للشعراء الذين نفيناهم من مدينتنا فيكيلون له المديح كيلا٠

<sup>(</sup>١) جمهورية الخلاطون المقانة الفامسة والسادسة ،

وينهب الهياكل ، ويعتصر الشعب ليطعم حراســـه وأعوانه • فيدرك الشعب أنه انتقل من العربة الى الطغيان ، وهذه هي الحكومة الاخبرة • والعكومات الاربع الفاسدة مراحل تمثيل استفحال الشر، وافتئات الطبقات السفلي في المجتمع ، والقوى السفلي في النفس ، على الطبقات والقوى العليا • فالطيموقراطي مولع بالمجد والسلطان ، هو الشجاعة خرجت عن طور العقل ، والأوليغركي شره للمال ، خلو من كل عاطفة شريفة ، والديمقراطي متقلب مع الاهواء ، ليس لعياته قاعدة ، وليس فيها اكراه ، يتوهم خبره في الحرية المسرفة ، فيقتله هذا الاسراف • والطاغية متهتك جلاد سارق مجرم ، خائف أبدا ، لا يعاشر غر الاشرار ، ويعاشرونه ليفيدوا منه (١) - الا أن العدالة وحدها تكفل السعادة للفرد وللجماعة ، وأقل حيدة عنها تؤدى بهما حسما ٠

من خلال هذا الموجز من آراء أفلاطون في مقالاته السياسية في جمهوريته يتوضح لنا أن أفلاطون يضع الأمور في مجال البحث والمناقشة ثم يستخلص

<sup>(</sup>١) جمهورية افلاطون المقالة المثاملة •

بنفسه نتائجها دون الاعتماد على التجربة ، كأن أبناء البشر أشكال مجردة ، وكأن طبائع الاجتماع تركض خلف المشرع كما تطيع الصنعة الصائع ، فيتصرف بها حسب الشكل الذى يريد أن يصنعه منها • ثم أراد أفلاطون أن يجعل مدينته صغيرة لا تزيد ولا تنقص ، فيسهل عليه تحقيق العدالة فيها على النحو الذي تخيله • غير أنه أوجد القيود الصلبة القاسية التي لا تنسجم مع متطلبات الجنس البشري ، كما بالغ في تقدير القوة البدنية وفي تمثيل الانسان بالحيوان • وكأنه تناس أفكاره في النفس الناطقة وشرفها وجمالها • ومن أفسد الآراء وأتفهها ما ذهب اليه حول المرأة الجندية ، ثم الزواج المؤقت وفق مواسم وبمعرفة العكومة ، كأنه لم يختبر المرأة وأنها أقل قوة من الرجل ولا تصلح للجندية والحرب ، فلو تلفت الى أفكاره النفسانية الموزعة في مصنفاته ، لكان احترم النفس في كل بدن ولم يزهقها جزافا ، ولكان منهم الزواج الانساني على أنه اتحاد النفس بالنفس ، لا يخضع لارادة الدولة تعقده وتحله حسب مزاجها، ولكان عرف أن روابط الأسرة أهم عامل يساعد على تهذيب الطبع ، وصقل الناس ، وترقيق

الشعور ، وتمدين البشرية ، فاذا انفصمت هذه القيم الأسروية ، انعدمت الألفة والمعبة ، كون هذه المناقب تترعرع وتنمو بقوة الى جانب الروابط المحسوسة بين أفراد الأسرة •

ومما لا شك فيه ان أفلاطون لم يكن موفقا أيضا في مسألتي الحرب والرق ، حيث نلاحظ أنه يكيل بكيلين ، الواحد لليونان والآخر للأعاجم • ينصح للمدن اليونانية أن تتعهد فيما بينها العلائق الودية، بل أن تتعالف وتؤلف أسرة واحدة ، فإن تعاريت فلا تدمر ولا تخرق ولا يسحق الغالب جميع أهل المدينة المغلوبة ، كأنهم أعداء ، بل يضرب الاقلية التي أثارت الخصام ، ويعامل الباقي معاملة الأصدقاء ، ويقصر التدمير والتحريق والسحق على معاربة الأعاجم • ثم يصرح بأن اليونان لا يسترق بعضهم بعضا ، وانما يسترقون الاعاجم ، لأن الرجل العدل لا يسترق قريبه وصديقه ، بل يسترق عدوه • لذلك يمكننا أن نمتس عدالة أفلاطون في جمهوريته مبتورة ومنقوصة كونه أوقفها على البانان دون سائر البشر •

## المدينة الانسانية عند افلاطون:

أوجد أفلاطون في جمهوريته موجات ثلاث هي : تجنيد المرأة ، وشيوعية النساء والاولاد ، وحكومة الفلاسفة أو الحكمام، واعتقد أنه من السهولية اجتياز هذه الموجات وبلوغ الشاطيء الأمين • دون أن يدور بخلده أن مدينته الغيالية التي يديرها وينظمها ويحكمها الفلاسفة صعبة التحقيق ان لم نقل مستحيلة التحقيق لعدم توفر الفيلسوف المثالي الكامل كما وصفه ، وعدد مناقبه المثالية ، لاعتقاده بأن الفيلسوف هو الحاكم الاكمل والملذ الحق ، يعود لحكمته في كل ظرف ويحكم بما توحى اليه ، فهو يفضل القانون الموضوع ، لأن الاحبوال الانسانية دائمة التغيير ، والقانون متماسك لا يلين لجميع المناسبات ، فالفيلسوف بمفهومه هو القانون العي ، وحكمه هو العكم العبدل • أسبأ سائسر العكومات فهي ليستسوى عصابات ومجرمين وقطاع طرق ٠

وهذا العكيم الفيلسوف الأمثل ليس سوى خرافة وخيال وهمي ، فالناس لا يصدقون ان انسانا مثلهم يستطيع أن يحمل المسؤولية المطلقة

دون أن تنتابه نشوة القوة والمنفوان فيفقد كل عقل وكل صفة انسانية ويا حبدا لو عدل أفلاطون عن أحلامه ، وقنع بحكومة أدنى وأقرب الى حال الانسان ، هي حكومة قائمة على دستور فمثل هذه الحكومة الديمقراطية أقل صلاحية من الملكية ، لأن الفرد أقدر على تطبيق الدستور من الكثرة ، والكثرة أقدر من الكافة أما الحكومة التي لا يقيدها دستور ، فإن حالتها تسوء حتما أذ يصبح حكم الفرد فيها طنيان وتعسف وظلم واستبداد ، وحكم الكثرة أوليغركية ، وأقبل منهما ضرر الديمقراطية لأن تداول السلطة فيها يؤدي الى تعارض النزعات الضارة وتناسخها و

ولم يغفل أفلاطون ضرورة وجود دستور وقانون للدولة من أجل تحقيق المثل الأعلى للمدينة كما رسمته « الجمهورية » فوضع كتابه «القوانين» حيث يتفق ما ورد فيه مع طاقة الانسان ومتطلبات الحياة • وهذا الكتاب القيم ينقسم بالاجمال الى ثلاثة أقسام: المقالات ١ ـ ٤ • مقدمة عامة في أن التشريع يجب أن يقوم على الفضيلة والمدالة • والمقالات ٥ ـ ٨ في نظام الدولة السياسي وقوانينها •

والمقالات ٩ ــ ١٢ في الجزاءات من ثواب وعقاب ٠ ففى المقالة الأولى ينعسى أفلاطون على المشرعين والسياسيين رأيهم أن الدولة حربية قبل كل شيء ٠ وأن النصر المبين قهر العدو الخارجي ، ويذهب الى أنه التغلب على العناصر الرديئة في النفس وفي المدينة ، وتعهدها حتى تنصلح • فخبر الحالات السلم لا الحرب، وهو الغاية التي يجب على المشرع أن يتوخاها في وضع دستوره • والشجاعة الحربية أدنى نوعى الشجاعة ، والنوع الأرفع والأشق مغالبة اللذة وقمع الشهوة ، فالشجاعة الحربية في المحل الرابع بعد الحكمة والعفة والشجاعة الادبية • ونأخذ من المقالمة الثالثية ان خبر حكومية هي الارستقراطية المقيدة بهيئات نيابية تكفل التوازن بين السلطات المختلفة • وهي وسط بين الطغيان والديمقراطية • الطغيان يسرف في حب السلطة ، والديمقراطية تغلو في حب العريبة ، فكلاهمها رديء في ذاته ، ولكن المزج بينهما بالقدر الملائم ينتج النظام الامثل في هذه الحياة الدنيا •

ويغض الطرف أفلاطون عن ذكر الطبقات الثلاث المقابلة للقوى النفسية ، ويقدم قسمة أخرى ثلاثية كذلك ، فيضع المواطنين وعبيدهم في جهة ، والصناع

والغرباء يعترفون التجارة في جهة أخرى ، وجيشا أهليا في جهة ثالثة • ويعدل عن الشيوعية ، ولو انه ما يزال يرى فيها دواء الأثرة ، الا أنه أيقن أن البشر يولدون وينشأون كما نرى اليوم ، لا قبل لهم بها ، وانها انما تصلح لموجودات أسمى من البشر • فهو يقول بالملكية ، ولكنه يعث المالك علم. أن يعتبر ملكه خاصا بالمدينة كما هو خاص به • وهو يقول بالأسرة ويشيد بكرامة الزواج ، ولكنه يبقى على رأيه في تحديد النسل ، لأنه يستبقيي مدينته صغيرة ، ويعدد عدد الأسر بخمسة آلاف وأربعين ، لأن هذا العدد ينقسم بالتمام على الاعداد الاثنى عشر الأولى منا خلا أحد عشر ، ويختص كل أسرة بعصة من الارض لا تباع ولا تجزأ ، بل يورثها الأب لمن يختار من أبنائه الذكور • ويعتبر في تقدير العصة نوع التربة بعيث لا يغبن أحد • والحصة قسمان : الواحد قريب من المدينة والآخر بعيد ، ويغلب أن يكون القصيد حميل المواطنين على محبة المدينة كلها والدفاع عن القلب والاطراف على السواء • وتكتفي الأسرة بغلاتها، فلا تقتني ذهبا ولا فضة • وتعظر العكومة تداول النقد الا بمقدار ما يلزم لشراء الضروريات وصرف أجور العمال ، فلا تزيد الثروة ، وهذا خير للدولة، لأن فلاحها يقوم بالفضيلة وحدها أما تفاوت الأسر في الثروة فسبب للحسد والشقاق (١) •

والسلطات بنظر أفلاطون سبع : ١ ـ حراس الدستور ، وعددهم ٣٧ ، يحافظون عليه ويحولون دون تعديله ٢٠ ـ القواد ، وعددهم ثلاثة يعينون الضباط لمختلف فرق الجيش ٣٠ مجلس الشيوخ، وأعضاؤه ٣٦ يحكمون بالاتفاق مع حراس الدستور، فيتداولون السلطة ، كل ثلاثين منهم شهرا ، وفي باقى السنة يعنون بشؤونهم الغاصة ٤٠ ــ الكهنة والكاهنات في عدد يكفى لاقامة الطقوس والمناية بالهياكل ٥٠ ـ الشرطة ٦٠ ـ وزير للتربية ينتخبه الشيوخ لخمس سنين ٧٠ ـ المحاكم وهي ثلاث: واحدة لفض الخلافات الشخصية ، وتؤلف من جران المتخاصمين ، وأخرى تستأنف اليها الخصومات التي تعجز المحكمة الأولى عن فضها ، والثالثة للعكم في الجنع والجنايات • وأفلاطمون ينهد الى أن تكون التربية فاضلة بالطبع ، ولكنه يلطف من صرامته بازاء التراجيديا والكوميديا،

<sup>(</sup>١) المقالة الغامسة •

فيسمح بهما على شرط أن تعرض القصص على الرقابة ، وألا يتماطى مهنة التمثيل المرذولة سوى المبيد والاجانب وهو يعلن هنا أن الرق ضرورة يقبلها على كره ، وأن السبب في انعطاط الرقيق ليس الطبيعة بل سوء المعاملة .

ويتابع أفلاطون الاشارة الى القوانين وتوضيح الجزاءات ، وسرد الايضاحات بعد أن يعقب عليها بالارشادات الخلقية والمناقبية ، لأن القانون المبنى على هذه الأسس هو من صنع العقل وخلاصة العلم، ينطلق من العقل فيولد العلم ، باعتبار حقيقة الشارع انه هاد ومرب يقنع قبل أن يأمر ويشرع • ويعود أفلاطون الى جذور القوانين والمبدأ الذى تستمد منه سرطانها ، فبرى أن الله سبحانه وتعالى لا يحكمنا مباشرة ، بل يكون حكمه وسلطانه عن طريق العقل الذي وهبنا اياه ، فالقوانين التــي يقررها العقل تماثل قوانين القدرة الربانية ، وتهدف الى الغير العام ، فالخضوع لها واجب ، ولكنه يجود في التقنين والتنظيم ، ويتدخل في أدق الأمور ، فيؤكد أن عقليته العرفانية الرياضية لم تفارقه ، وانه ما يزال يتطلع الى مدينته الأولى ، ويرى ان الامور الاجتماعية والاقتصادية من البساطة بحيث يمكن اخضاعها للقانون • وكل الفرق هو أنه ينهد أن يستخرج من عقل الملك العكيم الفيلسوف العكمة السياسية كلها دفعة واحدة ، ليعلها معله ، ناسيا ما قرره من أن الاحوال الانسانية دائمة التبدل ، وإن القانون أشد من أن يتوافق وينسجم مع كل حال • وهو يرنو الى اقامة حكم العقل والعدل ، واستبقاء وحدة الأمة بتلطيف الاثرة الشخصية الى الحد الادنى وبالعيلولة دون البدع ، فيضع مجموعة واسعة من الأوامر والنواهي تخنق كل استقلال في الفكر ، وتعرى الفرد من نزعاته الطبيعية لتتركه آلة صماء وعبدا للدولة • وهو يرسم بنهاية المطاف صورة من الحكم المطلق هي أعقد صورة وأعجزها عن تحقيق الغرض من العكومة • غير أنه ترك لنا عددا كبيرا من الآراء الجزئية هي ربح صاف للاجتماع والسياسة •

### أفلاطون ومعاورة مينون:

في معاورة مينون عمد أفلاطون أن ينطق بلسان سقراط ، ليؤكد أن المعرفة ليست سوى تذكر ، لذلك جعل حواره يدور بين سقراط ، ومينون ، وأحد عبيد مينون فقال :

مينون: ما الذي يجعلك ، يا سقراط ، تقول اننا لا نتعلم شيئا ، بل ما نسميه تعلم هو في الواقع تذكر ؟ أتستطيع أن تبرهن على ذلك ؟

سقراط! : لقد قلت لك ، يا مينون ، أنك ماكر • فأنت تسالني الآن أيضا اذا كنت أستطيع أن أعلمك شيئا ، أنا الذي أقول انه لا يوجد تعليم بل تذكر • أتريد أن تبين لي اني أناقض نفسي ؟

مينون: حاشى ، يا سقراط ، اني لا أطلب منك ذلك ، وليس لي هذه النية نعوك ، بل اني اعتدت ذلك السؤال • فاذا كان في استطاعتك أن تبرهن لي ما تقول ، فافعل •

سقراط: ان ذلك ليس بالأمر السهل ، ولكن سأجتهد • احضر لي أحد هؤلاء العبيد العديدين الذين بصعبتك ، أي واحد كان ، لأثبت لك ذلك بتجربة أقوم بها عليه •

مينون : فليكن • يدعو أحد هؤلاء العبيد : اقترب من هنا •

سقراط : هل هو يوناني، وهل يتكلم اليونانية؟ مينون : نعم • انه ولد عندي • سقراط : والآن انتبه حتى تتأكد اذا كان سيتذكر أم سيتملم •

مينون: سأنتبه ٠

سقراط: قل لي ، أيها الصبي ، أتعلم ان الشكل المربع هو شكل مثل هذا ؟ يرسم على الارض شكلا مربعا •

العبد: نعم ٠

سقراط: فاذن في الشكل المربع جميع الخطوط، وعددها أربعة ، متساوية ؟

العبد: بدون شك ٠

سقراط: وهذه الخطوط التي تمسر بوسط المربع ، هل هي أيضا متساوية ( يقطع المربع بخطين متقاطعين بعيث يوصلان الزاويتين المتقابلتين ) •

العبد: نعم •

سقراط: ألا توجد مساحات شبيهة بهذا الشكل ولكن أكبر منه أو أصغر منه ؟

العبد: طبعا توجد •

سقراط: اذا كان طول هذا الضلع قدمين وذاك الضلع قدمين ، فكم تكون مساحة كل الشكل ؟ أو يممنى آخر اذا كان طول هذا الجانب قدمين ، وطول ذلك الجانب قدمين ، ألا تكون المساحة مرتين قدمين؟

العبد: ان الواقع يكون ذلك ٠

سقراط: فالمساحة تكون قدمين مكررين مرتين ٠

العبد: نعم ٠

سقراط : وكم يساوي قدمان مكرران مرتين ؟ اعمل الحسبة وقل لى •

العبد: أربعة ، يا سقراط •

سقراط: ألا توجد مسافة أخرى ، ضعف هذه ، ولكنها شبيهة بها ، وجميع خطوطهامتساوية، مثل ما هو حال هذا الشكل ؟

العبد: نعم يوجد •

سقراط: فكم تكون مساحتها بالأقدام؟

المبد: ثمانية •

سقراط: فاذن ، حاول أن تقول لي ماذا يكون

طول كل خط من خطوط هذا المربع الجديد ، مع العلم ان هذا المربع الذي أمامتا طول الخط فيه قدمان ، فكم يكون طول خط المربع الذي هو ضعف هذا المربع ؟

العبد : من الواضح ، يا سقراط ، ان الطول سيكون ضعف هذا الطول •

سقراط: أتلاحظ ، يا مينون ، اني لم أعلمه. شيئا ، بل أكتفي بتوجيه السؤال اليه والآن وهو يتصور أنه يعرف الخط الذي منه تتكون مساحة ثمانية أقدام و ألا تظن أنه متيقن من ذلك ؟

مینون : بلی ۰

سقراطا. : وهل هو يعرف ذلك ؟

مينون : طبعا ، لا •

سقراط: أهو يعتقد ان هذه المساحة تتكون من خط ضعف ( المخط الاول يتكون منه الشكل المربع الاول الذي رسمه سقراط في باديء الامر ) ؟

مينون : نعم •

سقراط: لاحظ الآن كيف أنه سيتذكر تدريجيا، كما يجب أن نتذكر و يوجه كلامه الى المبد): أجبني ، هل تقول ان المساحة المضاعفة تتكون من خط مضاعف ؟ أنا لا أعني بذلك مساحة طويلة من جهة وقصيرة من جهة أخرى ، بل يجب أن تكون متساوية في جميع الجهات ، مثل ما هو الحال في الشكل الاول ( هذا الذي أمامنا ) فقط ، الشكل الجديد ضعف هذا الشكل ، أعني مساحت ثمانية أقدام ولكن ، هل تعتقد أننا نكون بمضاعفتنا للخط ؟

العبد: أعتقد ذلك •

سقراط: هذا الغط سيكون ضعف ذلك الغط اذا أضفنا اليه خطا آخر ، له ذات الطول ، مبتدئين من هنا ( من الطرف ) •

المبد: بدون شك .

سقراط: فاذا ، أنت ترى ان هذا الغط هو الذي يكون لنا مساحة الثمانية أقدام ، أعني اذا مددنا أربعة خطوط متساوية •

العبد: نعم •

سقراط: فلنمدد أربعة خطوط متساوية ، على شكل هذه الخطوط التي أماسنا ، هل هذا ما تسميه: مساحة ثمانية أقدام ؟

العبد: بكل تأكيد •

سقراط: ألا يوجد في هذا الشكل الجديب الاربعة خطوط هذه ( يرسم أربعة خطوط متساوية ) ، وكل خط منها طوله أربعة أقدام ؟

العبد: بلي ٠

سقراط: فماذا تكون مساحته اذا ؟ أليست أربع مرات أكبر ؟

العبد: بدون شك ٠

سقراط: ولكن اذا كان شيء ما أربع مسرات أكبر من شيء آخر ، هل يعني ذلك أنه ضعف الآخر ؟

العبد: كلا •

سقراط : فاذا ، كم مرة يكون أكبر منه ؟ العبد : أربع مرات •

سقراط: فاذا ، تضعیف الخط ، یا صبی ،

لا يعطينا مساحة ضعف الأولى ولكن مساحة أربع مرات أكبر من الأولى •

العبد: حقا تقول •

سقراط : لأن أربع مرات أربعة تساوي ستة عشر ؟ أليس كذاك ؟

العبد: نعم ٠

. . . . . . . .

سقراط : ما رأيك يا مينيون ؟ هل يوجد في أجوبة هذا الصبى رأي هو ليس منه ؟

مينون : كلا ، جميع الاجوبة منه •

سقراط: ولكنه كان يجهل قبل أن أسأله •

مينون : هذا حق ٠

سقراط: فاذا ، هذه الآراء كامنة فيه ، أليس كذلك ؟

مینون -: بلی ۰

سقراط: فاذا ، من يجهل الشيء ، مهما كان ذلك الشيء ، فان لديه بعض الظنون الصادقة عن هذا الشيء الذي يجهله •

مينون: يبدو ذلك •

سقراط: عند هذا العبد، هذه الظنون الصادقة أخنت تظهر كأنها في حلم • أما اذا ناقشناه مرارا وبطرق مختلفة في ذات المواضيع، كنت واثقا أنه ستكون لديه، في النهاية، معرفة حقيقية أكثر من أي شخص آخر •

مینون : یجوز ۰

سقراط: انه سيحصل على المعرفة ، بـدون معلم ، بل بواسطة السؤال فقط ، اذا انه سيعثر على المعرفة الموجودة فيه •

مینون : نعم ۰

سقراط: ولكن العثور على المعرفة الكامنة فينا، اليس ذلك تذكر ؟

مینون: بدون شك ٠

سقراط: ولكن هذه المعرفة التي عثر عليها الآن ، اما انه اكتسبها في زمن من الازمان واما هي كانت دائما فيه ؟

مینون : طبعا ۰

سقراط: فاذا كانت دائما فيه ، يعني انه كان دائما عالما • أما اذا كان قد اكتسبها في وقت من الاوقات ، فانه لم يكتسبها في هذه العياة العاضرة ، والا لكان له أستاذ علمه الرياضيات ، اذا ، ان ما ذكره الآن يمكنا أن نستمر معه في المناقشة حتى نستعرض كل علم الهندسة ، وكذلك جميع العلوم الأخرى ، بلا استثناء ، فهل يوجد من علمه كل هذه العلوم ؟ لا بد انك تعرف ذلك ، لا سيما انك تقول ان هذا العبد ولد ونشأ في منزلك •

مينون : أنا متأكد انه لم يكن له أي معلم •

سقراط : ولكن هل لاحظت فيه هذه الظنون أم لا ؟

مینون : بدون شك انها موجودة فیه ، یا سقراط •

سقراط: فإن لم يكن قد تعلمها في هذه الحياة، اليس من البديهي أنه اكتسبها في زمن آخر •

مینون: بدون شك •

سقراط: أليس هذا الزمن هو الزمن الذي لم يكن فيه انسانا بعد ؟

مینون : بلی ۰

سقراط: فاذن ، اذا كان في الزمن الذي أصبح فيه انسانا ، وفي الزمن الذي لم يكن فيه بعد انسانا، كانت لديه هـذه الظنون الصادقة التي اذا ما استيقظت بواسطة السؤال أصبحت علما ، ألا يستنتج من ذلك ان نفسه كانت عالمة في كل وقت ؟ لأنه من الواضح ان وجوده أو عدم وجوده كانسان يمتد على مدى الزمان ؟

مينون : هذا أمر واضح •

سقراط: فاذا كانت حقيقة الاشياء دائما في نفسنا ، فاذن نفسنا خالدة • لذلك اذا تصادف وجهلنا للشيء ، بمعنى أننا لم نتذكره ، علينا أن نبحث عنه ونتذكره من جديد •

مينون: يبدو لمي انك على حق ، يا سقراط ، ولكن لا أدري كيف ذلك •

سقراط: ويبدو لي أيضا كذلك ، يا مينون • اني لا أستطيع أن أقول أن كل ما أذكره هنا هو حق ، ولكن هناك نقطة واحدة أدافع عنها بكل ما

اتيت من قوة ، بالقول وبالفعل ، وهي أنه اذا كنا متيقنين أنه يجب علينا أن نبعث عما لا نعرف ، فاننا نصبح أحسن وأشجع مما كنا ، وأقل كسلا عما اذا تيقنا انه يستعيل علينا أن نبعث ، وأنه لا يجب علينا أن نبحث عن ما لا نعرف •

مینون : وأنت ، یا سقراط ، علی حق هنا أیضا •

#### افلاطون ومعاذلة النفس:

ينسب الى أفلاطون كتاب اسمه « معاذلة النفس » يعني زجرها وابعادها عن الامور الشهوانية الموجودة في عالم الكون والفساد ، وهذا الكتاب عامر بالحكم والمواعظ الروحانية ، والمقاييس المقلية ، في أربعة عشر بابا ، ملئت بالأنيات والاجرام والمناصر وجرم الفلك والانوار الصافية وجوهر النفس وعالم الكون وألفساد والعركات الفلكة وانفعالاتها الماورائية المنسجة مع الوجود والموجودات •

قال أفلاطون في مخاطبته لنفسه : « يا نفس ! تمثلي وتصوري ما أنا مورده لك من المعاني العقلية

الموجودة وجودا دائما • فما تصورته فقد عقلته واقتنيته وتيقنته كتيقنك أن العي جنس لنوع الانسان ، وأن المتنفس جنس لنوع الحي ، وأن الجسم جنس لنوع المتنفس ، وأن الجوهر الاقصى جنس لنوع الجسم ، وكتيقنك أيضا ان المستوى غير المعوج، وأن الكل أعظم من الجزء، وأن الماء يروى من العطش وأنه بارد رطب بالطبع ، وأن النار تحرق وتنضج وأنها حارة يابسة بالطبع ـ وكسائر ما قد عقلته وشاهدته وشافهته في عالم العقل وعالم الحس ، وما خفى عنك يا نفس مما أنا مبينه لك ، فاستعملي فيه التمثل العقلي المتقن الصحيح البرىء من الاختلاط والاختلاف ، فانه سيدلك ظاهر ما شاهدته على باطن ما خفى عنك ، كما استدل الناظر الى الصورة الممثلة في الحائط على وجود المصور لتلك الصورة الممثلة ، وكما استدل بما عاين من حركاتيده على سرائر تخطيطها وتشكيلها على لطائف ما كان قائما في فكره ونفسه من جملة ذلك ، يا نفس : فانه قد يستعمل التمثيل على سائر الاشياء بالآثار الموجودة عند غيبة المؤثرين لها ، وأيضا قد يستعمل التمثيل له في الاعتبار والتعجب مما قد ورد ومما هو وارد لا محالة

بضروب الامثال على غائب الاشياء وشاهدها و فاستعملي ، يا نفس ، التصور والتمثل في سائر الأشياء الموجودة عقلا وحسا • واعلمي ان الشيء الذاتي بالعقيقة الاصلي التام النوري هو المفيد العكم اللطيفة والتمييزات الشريفة والحياة الدائمة وسائر الاشياء التي هي جزئيات له لا أجزاء ، وهو كلي لها لا كلا • فاعتبري ذلك يا نفس وتيقظي واحذري الغفلة والتواني، واستعملي التهذب من أوساخ الطبيعة ، واستعيني على ذلك بالخضوع والرغبة والابتهال الى ينبوع الخير ومظهره ، وأمل المقل ومبدعه ، ومفيد الحياة والعكمة والجود التام والرحمة ، تعيي بذلك يا نفس وتسعدي •

يا نفس! ان مبدع الاشياء ومبدئها ومنشئها ومنشئها حجل جلاله وتقدست أسماؤه \_ صنعك وأبدعك وجعلك ذات التصور والتمثل : فأما التصور فتصورك على حقيقة ما أبدعه مبدعه ، وأما التمثل فتمثلك ما خفي عنك معناه من عالم العقل بصا شاهدته في عالم العس ، مثلا بمثل ، ومعنى بمعنى، كما أن تدل ذات الصورة المطبوعة في الشمع على معناها وحقيقتها في الطابع ، وكما تدل الصورة

المثلة في الطابع على معنى حقيقتها في نفس ممثلها ومصورها ، وكما يؤثر الماء في الرمل والطين معاني حركاته وتموجه •

فاكتفى منى يا نفس بعقيقة ما قد أوردت لك ، واعلمي أن جميع ما أنت مشاهدة له في عالم الكون والفساد من الصور والصنع انما هي تمثيلات وتشكيلات ممان هي في عالم المقل بالحقيقة غير زائلة ولا بائدة • وما في العالم الروحاني فملاحظته بالمشاهدة العقلية • فيجب على كل روحانسي وجسماني عند بلوغه الكون الجزئي أن يتيقن بالمقل أنه حقيقة غير زائلة • وانما يصور المقل ذاته لذاته في الهيولى ، ثم ينظر بذاته الى معانىي ذاته وصورها فيلتذ بذلك اعجابا منه بذاته ، اذ اللذة المقلية هي مما يناله المقل من ذاته بذاته لا بشيء خارج عنه ، ولا يعرض عارض بل من ذاته لذاته • وهذه هي اللذة العق الدائمة الابدية •

يا نفس! تيقني واقتني معرفة الاشياء بآنياتها وماهياتها ولا تعتفلي بمعرفة كيفياتها وكمياتها لأن المطلبين الاولين بسيطان أزليان ولا وسيط بين النس وبينهما ، وأن المطلبين الآخرين مركبان

زائلان زمانيان مكانيان • واعلمي يا نفس أن علم التركيب لن ينفصل معك مجردا محمولا في ذاتك عند مفارقتك الحس • فغذي علم البسيط ، وذري علم المركب •

يا نفس! هذا جرم الارض هو أثقل الاشياء كلها وذلك لرسوبه تعت سائر الاشياء وطفو سائر الاشياء كلها عليه ، ولذلك صار هذا الجرم في الغاية القصوى من الكثافة والجلافة والانحصار والكزازة وعدم النور والعياة • ثم يتلو هذا الجرم من الاشياء جرم الماء وهو ألطف من الارض وأصفى وأشرف وأنور وأقرب الى العياة • ثم يتلو جرم الماء جرم الهواء ، وهو ألطف من الماء • ثم جرم النار الذي هو ألطف المناصر الاربعة وأشرفها وأشدها نورا • ثم يتلو جرم النار جرم الفلك الذي هو صفو ما تحته والمخصوص بالشرف علم، سائر الاجرام للطافته واشفافه وشدة أنواره وحسن نظامه وترتيبه وقربه من الحياة ومجاورته الاشياء الشريفة الحبة العاقلة ، وأنه متشكل بسيد الاشكال وأتمها وأصعها الذي هو الشكل الكروي المدور ، وأن سائر ما يعتوي عليه متشكل بشكله كرة دون كرة على الترتيب الذي ينتهى الى كرة الارض • ثم

التالي لجرم الفلك الذي هو أقصى الاجرام كلها هو جوهر النفس المعطية الافلاك الحركة النظامية والأنوار الصافية الشريفة التي هي الطف من سائر ما أحاطت به من الاشياء واحتوت عليه • وذلك أن سائر ما تعتوي عليه أجسام وهي لا جسم ألبتة ، وأن سائر الاشياء مما دونها لا حياة له الا بها ، وأنها ذات الفكر والارادة والتمييز • فما واصلته أظهرت فيه ذاتها على حقيقة قبوله فصار حيا وما لم تواصله لم يوجد له فكر ولا ارادة ولا حركة ولا تمييز • وما فقد شيئا من هذه الاشياء فهو ميت لا معالة • والشيء التالي لجوهر النفس والعالي عليها والمحيط بها هو العقل • وبحق أنه ألطف الموجودات وأشرفها وأعلاها منزلة ، وانه المرتب تحت أفق الأزلى تبارك وتعالى والآخذ عنه بغير وسيط ، والمفيد جميع ما تحته الشرف والنــور والعياة ، وأنه الترجمان الاعظم والعاجب الاقرب٠ فتأملي ، يا نفس ، هـذا الترتيب وتيقنيـه

واعتقديه فانه هيئة الموجوداتو نظامها وترتيبها »٠

# أفلاطون والانسان المغادع لنفسه في الطبع:

وفي الفصل الثاني يتحدث أفلاطون ناهيا نفسه

عن المخادعة والغرور ، لأنها من أفعال أصحاب العقول الناقصة ، ويقول : « يا نفس ! لا تذمى الدنيا وتقولي : هي دار خديمة ومعيدة وغرور ، فانها ليست كذلك الاعند ذوى العقول الناقصة ومن يعرض له الجهل والنسيان • ولو كانت دار خديعة بالحقيقة لكان الانسان منذ بدء ظهورها فيها الى وقت خروجه منها لا يشافه منها الا نعيما ولذات وسرورا • ثم تأتيه المساءة حينئذ بغتمة فتزيله عن ذلك النعيم ويستحيل به ما كان فيه الى خلاف ذلك • وليس الامر فيها كذلك ، بل انميا يرى الانسان ينشأ في هذه الدنيا ويتربى بأحوال مختلفة لا نظام لها • فيوسا محزون ، ويوسا مسرور ، ويوما متلذذ ، ويوما متالم متوجع • والشيء اذا أظهر لك جميع سا في طبعه فقد أنصفك ونصحك ، وأنما المغادع من كان في طبعه الغبر والشر فأظهر لك الغبر وأبطن الشر لوقت الفرصة والمكنة منك • ولست أرى أحدا نال من هذه الدنيا فرصة الا وأعقبه ذلك غصة وألما • وليس هذا شرط المخادعة من قبل الدنيا ، وانما المخادعة من قبل الانسان لنفسه ، وذلك أن الانسان الناقص هو المخادع نفسه المهلك لها ، لا الدنيا ،

لأن الدنيا قد أظهرت له جميع ما في طبعها من نعيم وبؤس • فاغتبط الانسان الضعيف العقل بنعيمها واعتقده دائما وأنس بؤسها وأهمله ثم يقدل : خدعتني الدنيا ! وأي خداع خدعته الدنيا ! وانما هو المخادع نفسه والمهلك لها •

يا نفس! لا تكن أخلاقك في هذه الدنيا كأخلاق الصبي الذي لا عقل له • ان أطعم ورفق به رضي وضحك ، وان شدد عليه بكى وغضب • فهو بينما يكون ضاحكا حتى يكون باكيا ، وبينما يكون راضيا حتى يكون غضبان • وليست هذه أخلاق العقل الوحيد ، بل أخلاق مشتركة مذمومة •

يا نفس! انما رتبت الدنيا على هذه المعاني المغتلفة التي هي خير وشر، ونعيم وبؤس، وشدة ورخاء • تنبيها للنفس، وايقاظا لها، ومشالات تعمل عليها فتكتسب بذلك المقل المضيء المني والعلم الثابت الذي هو الحكمة والمعرفة بحقائق الاشياء، وانما وردت اليها النفس لتعلم وتخبر ومن ورد الى محل من المحال ليعلمه ويخبره ويعرف حاله ثم ترك العلم والبحث والاختبار وتشاغل بالنعم والتلذذ • فقد ضيع مطلبه ونشي أربه الذي قصد له •

وانما شرحتلك يا نفسهذا الشرح لئلا تكوني في رتبة الذامين للدنيا عند سخطهم عليها ،والمادحين لها عند رضاهم عنها ، وليس هم بالحقيقة لا ذامين ولا مادحين ، بل هم تائهون ضالون قد أضاعوا طلبهم وأنسوا أربهم وذهب استعمالهم آلاتهم باطلا غير متحققين بعلم ولا مكتسبين لقنية •

يا نفس! انما هذه الدنيا دار علم وبحث واختبار للمتأملين • فتأملي ، يا نفس ، جميع معانيها وصورها وصنعها وتشكيلاتها المعسوسة السائلة الزائلة البائدة الاعراض والاشخاص • واعلمي انما هي مثالات الصور بالحقيقة والصور العقية والتشكيلات العقية الدائمة الابدية •

وبالجملة ، يا نفس ، فانه ليس في عالم المقل نوع الا وشكله ظاهر في كيان جريان الطبيعة وكذلك جميع ما هو موجود في عالم الكون انما هي دواع ومثالات: فلذاته الكاذبة الزائلة تدل على اللذات الصادقة الدائمة ، وصوره المنعلة الزائلة السائلة الهالكة تدل على الصور الباقية الثابتة ، وان اختلاف جميع ما في العس وزواله يدل على اتفاق جميع ما في العش وزواله يدل على اتفاق جميع ما في العقل وبقائه وثباته .

فما دمت ، يا نفس ، في عالم الطبيعة فلا تطلبي منه لذة ولا تتشاغلي بمعسوس عن التعلم والتصور والتمثل والبحث والاستكشاف لجميع ما قصدت له من مطالبك وآرابك لتكفي العودة والرجوع الى اكتساب العلم • فاذا تشوقت يا نفس الى اللذات والسرور الدائم فانزعي لباسك الكدر وتهذبي من أوزار ، وتنقي من الاشياء المخالفة لجوهرك • ثم صيري الى عالم اللذات الحقيقية والسرور الدائم ، والبسي حللك الذاتية، وتصوري بصورك الجوهرية والبائمة الباقية التي أنت مشاهدة لتشكيلاتها ومثالات أنواعها وأنت في عالم الكون والفساد •

فتيقني يا نفس جميع ما قد شرحته لك واعقليه واعلمي يا نفس أن مهلكات الامور ثلاثة أجناس : أولها الشرك وسائر أنواعه ، والظلم وسائر أنواعه ، والتلذذ وسائر أنواعه ، ويجمع هذه الاجناس وسائر أنواعها كلها أصل واحد وهو حب الدنيا فتحرزي ، يا نفس ، من الدنيا وأعرضي عنها ، وانظري اليها بعين الخائف الوجل منها وكوني منها كالطائر الذي عرف الفخ المنصوب وفطن له فانعرف عنه وحذره واعلمي يا نفسي أن تعرزك وهربك من جنس الشرك يذهب بك الى مرتبة

التوحيد ، وأن تعرزك من جنس الظلم يذهب بك الى رتبة النور والصفاء والتهذيب والتمحيص ، وأن تعرزك من جنس الظلم يذهب بك الى رتبة النور والصفاء والتهذيب والتمحيص ، وأن تعرزك من جنس التلذذ يريحك من مقاساة الغوف والعزن والجهل والفقر ، فتيقني يا نفس حقيقة هذه الماني ، واعلمي صحتها تنجي وتسلمي من الهلكة

يا نفس! تأملي حكمة مبدع هذه الاشياء واعتبري بها ، واعلمي أن الانسان لم يخلق لمعنى من المعانى الا للعلم والعمل به ، وكذلك الثمرة الطيبة لم تخلق الا للاكل • فكما أن عنقود العنب يبدأ وهو لا يصلح لشيء مما يراد له ، ثم ترد اليه المادة السائرة به الى حد العموضة العذبة فيكون حينئذ يصلح لبعض ما يراد منه ، لا لكله ، ثم ترد اليه المادة السائرة به الى حد الكمال في جميع المماني التي لها يراد ، فيتكامل حينئذ • فكذلك الانسان المحسوس يبدأ الى عالمه وهو لا يصلح لشيء من المعانى التي تراد منه ، ثم ترد اليه المادة السائرة به الى المعنى الذي به يصلح أن يكون متعلما ، لا عالما • فاذا ارتاض بهذه الرتبة وردت اليه المادة الكبرى الكاملة المكملة فتجعله حينئذ عالما

عاملا فبكمل حينئذ • وكذلك الانسان المعقول انما هو القوة الآتية في المضو الواردة مع المني الى الرحم ثم حينئذ ترد اليه القوة المصورة التي يمكن أن تصوره بتوسط الاجرام الالهية • فاذا صار عقلا بالقوة ذا غضب وشهوة وردت اليه حينئذ القوة الثانية المتممة التي هي عقل بالفعل فسارت به الى حد الكمال • فعينئذ تكون جميع أسبابه بالفعل بعد أن كانت في الابتداء ، لا بالفعل ، ولا بالقوة • ثم انتقل الى مرتبة كان فيها بالقوة ، ثم ذهب من رتبة القوة الى رتبة الفعل والكمال فصار حينئه فاعلا كاملا ، مصورا متصورا ، ممثلا متمثلا • وأعلمي يا نفس أن التأمل لهذه المعاني دليل على لطيف حكمة مبدع العالم جل جلاله وتقدست أسماؤه

يا نفس! ان المبدع جل اسمه كالناطق الفائض بما عنده من المعاني والجواهر كلها للمستمعين منه، وليس كل المستمعين يفهمون عن المتكلم، بل منهم من يحتاج الى ترجمان يؤدي اليه ووسيط يتوسط بين الناطق والسامع، وذلك لضعف تصور السامع عن فهم القول ومن هو كذلك فهو أعجمي لا يفهم حاجته الا بترجمان يفسر له حقيقة القول فلا

تكوني ، يا نفس ، من الجواهر المعتاجة الى الوسائط ، فان الترجمان ربما خان في تعبير الكلام، وغير القول وحرفه • فاخرجي يا نفس من رتبة المعجومية الى رتبة الفصاحة ، واقتني يا نفس ، المعلم قبل العمل ، ومعرفة الثمرة قبل غرس الشجرة ، لتحققي بالقول الثبوت على العلم قبل العمل ، فان لك في ذلك راحة كبيرة وفائدة عظيمة » •

### أفلاطون وانعدام اتفاق الأعراض العالة في الجوهر:

يرى أفلاطون أنه لا بد من شرح كيفية ان الاعراض العالة في المجوهر الكثيف لا تتفق بعالة من الاحوال ، بل تظل مغتلفة ومتضادة • لذلك يقول في الفصل الثالث : « يا نفس! ان الاعراض العالة في المجوهر الكثيف عدمت الاتفاق ، وأتت الى الاختلاف والمضادة ، فتحرزي يا نفس منها وانحرفي عنها : فهي المعنى الذي حدرته والخوف الذي خوفته • يا نفس! أنت وحيدة وهي متكاثرة ، وأنت ناصحة وهيي مختلفة ، وأنت ناصحة وهيي مغادعة ، وأنت حق موجود وهي لاحقيقة لوجودها، وأنت خير دائم باق وهي زخارف وتمويه مستحيل

فان • فأعرضي يا نفس عنها واحدري استعبادها اياك وقطعها لك وخدلانها بك • فلا تخرجي يا نفس عن ذاتك الوحيدة الحقية الشريفة وتتبعي تكاثرها واختلافها ومحالاتها وخساستها وعورها فتضلى وتهلكي •

يا نفس ! حتى متى أنت فقرة هاربة من ضد الى ضد ؟ فتارة هارية من الحر الى البرد ، وتارة من البرد الى الحر ، وتارة من الجوع الى الشبع ، وتارة من الشبع إلى الجوع • وكذلك في سائس الاطعمة والروائح • ان أسرفت عليك العلاوة افتقرت الى الملوحة ، وان أسرفت عليك الملوحـة افتقرت الى العموضة ، وكذلك في جميع المشمومات، وجميع ما أنت مشاهدة له في عالم العس • فبينما أنت فقرة الى المقتنيات ، فاذا وصلت اليها اكتسبت الخوف عليها ما دامت معك ، فاذا فارقتك وفارقتها فقد زال عنك الخوف وأعقبك ذلك أحزانا وغموما؟ فانزعى يا نفس هذا الشيء الذي أنت فيه ومشاهدة به لهذه الاشياء ، والذي أنت معه واجدة لهــذه الامراض والآلام • ولا تأسى لمفارقة الاحــزان والهموم والغوف والفقل ، ولا تكرهي مواصلة الغنى والامن والسرور • فانه من أثر الفقر على

الغنى ، والخوف على الأمن ، والذل على المز كان جاهلا ، ومن جهل فقد ضل ، ومن ضل فقد هلك •

يا نفس! تيقني أنك قد برزت عن أصل أنت فرعه ، وأن الفرع وان جرى الى غاية البعد عن أصله ، فان بينه وبينه وصلة ورباطا ، ولهذه الوصلة والرابطة يستمد كل فرع من أصله والشجرة المثمرة • فان الثمرة وان بعدت عن أصلها المبديء لها فان بينها وبينه اتصالا ذاتيا به يكون استمدادها منه • ولو عدمت ذلك الاتصال بأن يقطع بينهما قاطع مما سواهما ، فحال بين الأصل والفرع وأوجب قطع المادة عن الفرع لفسد في الحال وتلف • فتصوري يا نفس هذا ، وتيقنيه، واعلمي أنك راجعة الى مبدئك الذي هو أصلك ، فتهذبي من أوساخ الطبيعة وأوزارها المبطئة بك عن سرعة الرجوع الى عالمك وأصلك •

يا نفس! هذا عالم الطبيعة وهو محل الفقر والخوف والذل والحزن ، وهذا عالم المقل وهـو محل الغنى والأمن والعز والسرور • وقد شافهتهما جميعا وشاهدتهما ، فتخيري على خبرة منك ، واعلمي أنك لابثة في أيهما شئت غير مدفوعة ولا ممنوعة • واعلمي أن من الممتنع أن يكون الانسان فقيرا غنيا ، خائفا آمنا ، عزيزا ذليلا ، مسرورا حزينا ، وان كان هذا هكذا ، فكذلك لا يمكن أن يجمع الانسان حب الدنيا وحب الآخرة ، بل ذلك من باب الممتنع أشد الامتناع •

يا نفس! انه من نزع سلاحه وكف نفسه واستسلم لعدوه وجب أسره • ومن قاتل بسلاحه وحمى نفسه ولم يستسلم لعدوه ، وجب قتله • وأي نفس وردت الى عالم الطبيعة فلا بد لها أن تسلك احدى هاتين العالتين : اما القتل ، واما الأسر • فمن اختار الأسر فقد اختار طول العذاب وهو أن الاستعمال وذل العبودية • ومن اختار القتل فقد مات عزيزا وكان موته حياة له واستراح من الأسر وهوانه وطول ذله •

يا نفس! متى نويت ترك الافعال الخسيسة الدنيئة فاقصدي نبعها واجتنبيه وهو حب الدنيا ومتى نويت الافعال الشريفة الالهية فاقصدي أصلها واغرسيه وربيه ، وهو الزهد في الدنيا ، وليكن فعل ذلك بريئا من النفاق والتمويه •

يا نفس! لا تغرج بك شدة العدر وافراطه الى حد الجبن فتعدمي الشجاعة وشرفها ، وتكتسبي الدناءة وخساستها • واعلمي أن كل شيء مستمد من غير ذات ، وان كان غير ذات فمحتاج الى المادة ، وأن كل محتاج الى المادة فعادته متوالية به دائما طول مدته المقسومة له • فتيقني يا نفس هذا ، فان لك تعته راحة كبيرة وفائدة عظيمة •

يا نفس! تمسكي بالتدبير الجزئي على حسب الامكان • فان تدافعت بك الامور الى جهات التدبير الكلي فارض بذلك واطمئني اليه ، واعلمي أن بذلك يسقط عنك ثقل الاهتمام والتكلف • كرجل تكلف مصباحا يستضيء به في طول الليل وظلمته ، فلما طلعت الشمس استغنى عن المصباح وزال عنه ثقل التكلف •

يا نفس! لا تقترني بدنيئات الأمور وخسائسها فتلزمك المادة بذلك وتكتسبي طبعا مخالفا لطبعك، فتعدمي بالانصباب اليها الرجوع الى وطنك واعلمي أن مبدع الأشياء جلل وعلا هو أشرف الأشياء كلها و فاقترني بشرائف الاشياء لتقربي من بارئك بطريق المجانسة ، واعلمي أن شرائف

الأشياء ومنضافة الى شرائفها ، وأن خسائس الأشياء منضافة الى خسائسها .

يا نفس! تطالبين بالاستقرار وأنت في عالم الكون ، وأي استقرار يوجد في عالم الكون! ان الزق ما دام على ظهر الماء فلا قرار له ولا طمأنينة ألبتة • وان استقر وقتا ما ، فان ذلك بالعرض ، ثم يعود الماء الى اضطرابه وتموجه بما على ظهره ، وانما يستقر ذلك الزق اذا أخرج من الماء وأعيد الى الارض التي هي ينبوعه وأصله المشاكلة لـ بالكثافة والثقل • فعينئذ يستقر به القسرار، وكذلك النفس ما دامت في جريان الطبيعة فلا قرار لها ولا راحة ولا طمأنينة لاتعابه اياها وخذلانه اياها وقطعه لها • فاذا عادت النفس الى ينبوعها وأصلها استقرت وظفرت بالراحة ، واستراحت من شقاء الغابة وذلها » •

# العالم الطبيعي صفو وكدر فما على النفس الا أن تتجرع كدره قبل صفوه :

يعتقد أفلاطون وهو يحلل الفصل الرابع من كتابه « معاذلة النفس » ان عالم الطبيعة يتخلك

الصفو والكدر ، لذلك فهو يشجع نفسه على تجرع الكدر قبل الصفو فيقول: « يا نفس! ان عالم الطبيعة صفو وكدر ، فتجرعي كدره قبل صفوه ٠ وكذلك ينبغي لمن طلب السعادة أن يسوس نفسه هذه السياسة • واعلمي أن شرب الصفو بعد الكدر خبر من شرب الكدر بعد الصفو ، فلا تغترى بأن في عالم الطبيعة صفوا يوجد ، فإن وجد فيه صفو فليس هو بالحقيقة ، لأن ما لا دوام له لا صفو فيه ، بل كدر كله وثقل • وانما ضربت لك مثلا • فان أردت الشيء الصافى الهنيء فاطلبيه في غير عالم الكون والفساد • فانك ان طلبته في معدنه وجدته ، وان طلبته في غير معدنه عدمته • وان أنت عدمت طلبك وفاتك أربك ، اقترنت بك الاحزان والفقر، وأعقبك ذلك مرضا يؤديك الى الموت من العيش المقلى والحياة الدائمة •

يا نفس! ان هذا المركب الذي قد ركبته في هذا البعر العظيم انما هو من أمياه تجمد وبالمرض تركب، ويوشك أن تطلع عليه الشمس فينعل الى عنصره ويتركك جالسة على وجه الماء، ان أمكنك المجلوس، تطلبين مركبا ولا مركب تجدين الا ما اكتسبته من جودة السباحة وحسن التهدي •

يا نفس! ان الماء الصافي النقي يؤدي البصر الى سائرة في ذاته • واذا شابه الكدر والوسخ حجب النظر عن ادراك سرائر الاشياء المستكنة فيه، وكذلك نور الشمس اذا أشرق على الاشياء كان النظر مدركا لها بالحقيقة • فاذا عرض فيه البخارات والدخان والنبار حيل بين البصر وبين ادراكه تلك الاشياء • وكذلك أنوار المقل اللطيفة الشريفة اذا امتزجت بالأشياء الجلفة الكثيفة المطلمة كدرتها وأعاقتها عن ادراك ما في ذاتها من الصور والاشكال ، وأعدمتها التصور المقلي • فعينئذ تبقى النفس فقيرة من مقتنياتها ، جاهلة بمعلوماتها ، عادمة حسن التهدي الى طريق نجاتها ،

يا نفس! ليس الزهد في الدار ترك تزويقها واصلاحها مع الرضا بالمقام فيها وانما الزهد المتام الرضا بالتحول عنها ، والاشتياق الى النقلة منها ، وكذلك يا نفس: ليس الزهد في عالم الطبيعة ترك لذاته وشهواته مع الرضا بالمقام فيه ، وانما الزهد بالحقيقة شدة الشوق الى مفارقت والراحة منه ومن معاندت ومضادته واختلاف وظلمته فينبغي لك يا نفس أن تعتقدي الشوق الى الموت الطبيعي والرضا به ، وتحاذري الفشل

عنه • فبالغوف منه تكون الهلكة ، وبالتشوق اليه تكون السلامة • أليس تعلمين يا نفس أن بالموت الطبيعي تنتقلين من الضيق الى السعة ، ومن الفقر الى الغنى ، ومن الحزن الى السرور ، ومن الخوف الى الأمن ، ومن التعب الى الراحة ، ومن الألم الى اللذة ، ومن المرض الى الصحة ، ومن الظلمة الى النور ؟ فلا تأسى يا نفس أن تسلبي حلل الشر والشقاء ، وتلبسي حلل الغير والبقاء ، مع تيقنك حقيقة ذلك ومشافهتك اياه ومشاهدتك له بذاتك الفاردة الوحيدة •

يا نفس ! تطالبين بالاخوان والاصحاب في عالم الكون ، وقد علمت أن ذلك من جنس المتنع ، وانما يوجد ذلك في عالم الروحانيين لانفراد ذواتهم وتمحصها وصفائها • فان أحببت ذلك فصيري الى هناك لتظفري بمطلوباتك ، ولا تطلبي في عالم الكون ما ليس فيه ، لأن سكانه أسرى ومماليك • وأي أخوة لأسير ، وأي عهد لمملوك ؟ فتيقني ذلك ، واعتقديه •

يا نفس ! اعلمي وتيقني أن كل فاقد تائه ،

وأن كل تائه هالك • فاحدري أن تقتني ما تفقدينه فتتوهمي وتهلكي •

يا نفس ! ما أشد مفارقة الاحباب ! وأشد من ذلك محبة كل مفارق !

يا نفس! ان أهل الدنيا مظلومون ظالمون، مغرورون غارون: ومن ذلك أنهم يستقبلون النفس الواردة الى دار الهموم والاحزان بالطرب والسرور، ويشيعونها اذا صدرت عنها بالبكاء والمويل وكفى بهذا، يا نفس، ظلما ومخالفة للحق والمدل!

يا نفس! تيقني وتفهمي بالاستقراء والتأمل، واعلمي أن أربعة أشياء هي السبب في هلاكك لا محالة: وهي الجهل، والحزن، والفقر، والغوف والخوف فاعلمي يا نفس أن من بحث عن العلم عدم الجهل، ومن ترك المقتنيات الخارجة عنه عدم العزن، ومن عن عن الشهوات عدم الفقر، ومن تشوق الى الموت الطبيعي ورضي به عدم الخوف و

يا نفس! الجاهل لا يعلم الشيء حقيقة ألبتة •
 والمقتنى الاشياء الخارجة عنه حزين طول دهره ،

والفقير الى الشهوات العيوانية فقير أبدا • والغائف من الموت الطبيعي قد عدم حلاوة الامن • فهل يكون أشقى في نفس جاهلة حزينة فقيرة خائفة ؟!

يا نفس! انه لو تقررت لك رتبة الصبر على مضض العدم السائر بك الى حد الانفصال من الطبيعة ، لعدمت الخوف مع الفقر جميعا • فاعتقدي يا نفس الصبر ، ولا تجمعي مع العزن والأسسر والغربة فقرا وخوفا فتهلكي -

يا نفس! ان الموت تحت الصبر والثبات عن ، وان الموت تحت الهزيمة والفشل ذل عيا نفس! ان القتل انما هو ساعة وتنقضي ، ومقاساة ذل الأسر حال تطول ، فارضي بالقتل في الطبيعة هو الحياة ترضي بالأسر ، فان القتل في الطبيعة هو الحياة الدائمة ، وان الأسر في الطبيعة هو الموت الدائمة .

يا نفس! هذه رتب ثلاث • فكوني على أشرفها وأجملها • فأدناها رتبة رجل عالم غير عامل • ومثل ذلك كرجل ذي سلاح لا شجاعة فيه • وما عسى يصنع الجبان بالسلاح ؟ والرتبة الثانية : رجل عامل غير عالم : وهو كرجل شجاع لا سلاح له ،

فكيف يلقى عدوه من لا سلاح معه ؟ غير أن الشجاع على السلاح أقدر من الجبان على الشجاعة وكذلك عامل غير عالم أشرف من عالم من غير عامل والرتبة الثالثة هي رجل عالم عامل : فهو كرجل ذي شجاعة وسلاح ، وهذه ينبغي أن تكون الرتبة الشريفة -

يا نفس! ان القمر نير ما دام يرد اليه نور الشمس و فاذا عرض له أن يحول بينهما ظلل الأرض انغسف و أظلم و فكذلك النفس نيرة مضيئة ما دام يرد اليها نور المقل و فاذا توسطت أسباب الكون والفساد حيلانا بينهما عدمت النفس نورها فانكسفت و أظلمت و وكما أنه ما دامت الارض في وسط المالم لن يعدم القمر الغسوف ، فكذلك النفس ما دامت ملازمة الطبيعة لن تعدم الظلمة والأذى و فقد تبين من هذا الشرح أن راحة النفس عاجلا » و عاجلا » و عاجلا » و عاجلا » و التعول عن هذه الدنيا عاجلا » و التعول عن هذه الدنيا

## العقل هو التصور والتمثل برأي أفلاطون:

يمالج أفلاطون في الفصل الخامس من كياب،

« معاذلة النفس » قضية المقل الذي يعتبره ليس
 هو شيئًا غير التصور والتمثيل فيقول : « يا نفس !
 ان المقل ليس هو شيئًا غير التصور والتمثل • وأي
 نفس عدمت التصور والتمثل فقدت ذاتها • ومن
 فقد ذاته فهو ميت •

يا نفس! ان التصور والتمثل هو العقل الذي هو الحياة الدائمة والتلذذ ، والتنعم بالدنيا هـو الموت الدائم • فلا تؤثري مزايلة الحياة الدائمة على مفارقة الموت الدائم فتهلكي •

يا نفس! ما بال سائر الجواهر الطبيعية غير الماقلة متحركة بالطبع الى عناصرها ومواضعها الخاصة بها؟ وبحق أن كل جوهر انما شرفه وعزه أن يرجع الى عنصره ويكون بنبعه ومحله وأصله!

يا نفس! أليس سائر ما يتكون من التراب الذي هو كالعجارة وغيرها يرجع متحللا الى التراب الذي هو أصله ونبعته ، حتى انه لو أخذ جزء من الارض فعلى به على وجه الارض ثم خلي سبيله لماد مسرعا بحركته الطبيعية الى عنصره وأصله ؟وكذلك سائر المياه تراها أبدا منحدرة بالطبع ذاهبة

مجتازة الى عنصرها الاعظم ما لم يعقها عائب ، كسائر العيون التي تنضاف الى الانهار ، وكسائر الانهار التي تنضاف الى البعر الذي هو عنصر الماء • وكذلك كل شيء مما سوى ذلك كسيلان النار الى العلو راجعة الى عنصرها الأعلى ، وكسيلان الهواء راجعا الى عنصره • فاذا كانت هذه الاشياء التي ليس لها عقل ولا تمييز ، وانما حركتها حركة هيام وطبع به يتحرك كل واحد منها الى حيث شرفه وعزه وقوته ، ويأبي الغربة والبعد عن وطنه ومحله • فما بالك أنت ، يا نفس ، وأنت ذات العقل والتمييز، تأبين الرجوع الى وطنك وعنصرك الذى هو شرفك وعزك ، وتكرهين ذلك وتحبين البعد عن أصلك ونبعك ، وتختارين اللبـوث في الأرض الغريبة ، ومقاساة الذل والهوان ؟ فيا ليت شعرى ! أبالطبع تختارين ذلك ، أم بالعقل ؟ فان كان ذلك بالطبع فساوى الطبيعة في أفعالها بالطبع ورجوعها أمدا الى عناصرها • وان كان هذا منك بالفعل والتمييز ، فكيف يجوز للعاقل الممين أن يختار الغربة على الوطن ، ومحل الخساسة على محل الشرف ، ومقاساة الذل والهوان على الراحة والعز والكرامة ؟ ومن حصل على هذه الرتبة فقد

بان أنه لا يعد في رتبة الطبيعيات ولا في رتبة العقليات • وما لم يكن من هذين البنسين فليس بشيء ولا يعد في الموجودات ، بل ينبغي أن يكون منفيا منها • فتصوري يا نفس هذه المعاني ، وارجعي بعقلك الى شرفك الأعلى ومحلك الاقصى •

يا نفس! اني تأملت اللذات كلها فلم أجد ألذ من ثلاثة أشياء ، وهي : الأمن ، والعلم ، والغنى ، ولكل واحد من هذه الاشياء أصل وينبوع يحركه : فمن طلب العلم فليذهب الى معنى التوحيد فانه بالتوحيد تكون المعرفة والعلم والتحقيق ، وبالاشتراك تكون النكرة والجهل والشك • ومن طلب الغنى فليذهب الى رتبة القنوع ، فانه حيث لا قنوع لا غنى • ومن طلب الأمن فليعتقد التمني لمفارقة عالم الطبيعة ، وهو الموت الطبيعى •

يا نفس! ما دمت في عالم الكون فاحذري حالين هما مهلكات للنفس فاحذريهما وانعرفي عنهما انعراف الغائف الوجل منهما ، وهما النساء والأشربة المسكرة ، يا نفس! ان الواقع في مصيدة النساء كالطائر الواقع في يد صبي لا عقل له ، فالصبي يلهو به ويلعب ويفرح بهجا مسرورا ،

والطائر في خلال ذلك يتجرع غصم الموت ويلقى أن انواع المداب وكذلك ، يا نفس ، ينبغي أن تحذري الشرب والسكر : فان السكر يجعل النفس كالسفينة الجارية في تيار الماء وأمواجه وليس فيها ملاح ولا مد بريد برها و فكذلك النفس اذا فارقت المقل جرت الطبيعة بها جريا هائما لا ترتيب له ولا نظام ، فهلكت وتلفت و

يا نفس! ان الشيء الذي يأتيك علمه ثمم يعاودك نسيانه فتيقنى أنه انما يأتيك علمه من خارج ذلك بمادة تتوسط بينك وبين علم ذلك الشيء • فاذا عاودك نسيانه فانما ذلك من قبل ظلمة الجسد واختلافه وثقله واجتذابه ايساك الى ذاته ، واعاقته لك بكثرة أضداده وتركيب ، فتعودين ، يا نفس ، ناسية لما قد كنت ذكرته ، وجاهلة لما قد كنت علمته • ومثل ذلك يا نفس كمثل البصر والمبصرات والظلمة والنور ، وذلك أن البصر يكون في الظلمة وتكون المبصرات حاضرة بين يديه فلا يراها ويضعف عن ادراكها • فاذا ورد اليه النور المضيء أعانه على ادراك مبصراته ومعسوساته التي قد كانت قبل ذلك غائبة عنه ، فكان ذلك النور سائقا له اليها ومتمما له ادراكه

اياها ، وجاعلها فيه بالفعل بعد أن كانت فيه بالقوة • فما دام البصر واجدا ذلك النور فهو واجد لمبصراته ومدرك بها • فاذا فقد النور وعاودته الظلمة عاد الى فقد جميع معسوساته • ولو دام له النور أبدا لدام له الادراك أبدا ما دام النور وعدم الظلمة • فاذا كان قد اتضع لك ، يا نفس ، أن النور يأتي من قبل العقل ، والظلمة تأتى من قبل الجسد ، فينبغى لك يا نفس ألا تأسفى على فراق الجسد لشدة اضراره بك وخذلانه اياك واعاقته لك عن ادراك معلوماتك الدائمة العقيقية، بل ينبغي لك يا نفس أن تأسى على مفارقتك عالم العقل النورى لكثرة منافعه لك ومساعدته اياك على نيل مطلوباتك • فانصرفي ، يا نفس ، عـن الطبيعة زاهدة فيها ، قالية لها ، خائفة منها حذرة من عواقبها ، فازعة الى عالم العقل الذي هو أصلك ونبعك ومعدن شرفك وعزك • تحبى بذلك الحياة الدائمة ، وتستكملي السعادة التامة الكاملة •

يا نفس ! حتى متى والى متى أنت في عالم الكون تطوفين واردة وصادرة ، وذاهبة وراجعة ؟! تتخذين القرناء الخلان فغليلا تتركين ، وخليلا تصحبين • ليس من خليل تصحبينه فيخشن لك منه

جانب الا ولان لك منه جانب معتقدا لك الغدر والغدلان ، وأنت معتقدة له الوفاء والمساعدة • يعتل فتصعحينه ، ويدنس فتطهرينه • فهو دائما يقابلك بما في جوهره وطبعه ، وأنت دائما تقابلينه بما في جوهرك وطبعك • ثم يعقبك بعد هذا كله بالقطيمة الكلية والفراق القاطع على غبر جسرم أجرمته ، ولا ذنب جنيته ولا شر صنعته • فأنت في كل حين متجرعة من الفراق غصصا وفاقدة الفا وخليلا ، على غدرهم بك ووفائك لهم ، وظلمهم اياك وانصافك اياهم • لا عن الآخرة بالأولى تزجرين ، ولا بطول تجربتك واختبارك لهم تتعظين وتعتبرين • فعتى متى ، والى متى تصاحبين الاشرار الظالمين والخونة الغادرين ؟ أهذا جهل منك وعمي، أم تجاهل وتعام عن الصواب ؟! » •

### أفلاطون ينصح نفسه بعدم مصاحبة قرناء السوء:

يوجه أفلاطون الى نفسه النصح طالبا منها الابتعاد عن قرناء السوء لأنهم كلهم سواء ، ويقول في الفصل السادس من كتابه « معاذلة النفس » : « يا نفس ! انه لو شرب شارب من الماء شربة واحدة لقد كانت تلك الشربة تقرر في نفسه المعرفة

بطبيعة الماء كله ، وان اختبار الجزء من الشيء الفارد لينبىء عن جميع كليته ، وان الناظر الى كف من التراب فقد رأى التراب كله ، وان اختلفت ألوان التراب فليس جوهره بمختلف ولا حدة ، وان المصاحب للقرناء الذين كلهم من طبيعة واحدة وجوهر واحد لعارف بأن أحدهم لينبيء عن جميعهم والقليل منهم ينبيء عن كثيرهم • فاقتصري يا نفس على هذا الشرح ، واكتفي به ، توفقي للنجاة والسلامة •

يا نفس! اني أرى كل شكل يعن الى شكله ، وكل نوع ينضاف الى نوعه ، فينبغي أن تكوني بهذا المعنى عارفة •

يا نفس! أنت صافية فلا تعجبي كدرا ، وأنت نيرة مضيئة فلا تعجبي مظلما ، وأنت حية ناطقة فلا تعجبي ميتا أبكم ، وأنت عالمة عادلة فلا تصبحي جاهلا جائرا ، وأنت طاهرة نقية فلا تعجبي نجسا دنسا ، وأنت متصرفة بالتمييز والارادة العقلية فلا تصحبي المتحرك حركة الهيام والالتباس والتشويش و فان أنت لم تتحققي شرحي هذا فاريني كيف يكون الاتفاق من معانيك التيذكرتها

بمعاني سواك ؟! ومن المعال يا نفس أن يثبت لك المجتماع المخالفين في معنى واحد • فثقي يا نفس بقولي ، وارجعي الى ما رسمته لك وحددته تجدي الحق وتظفري بالصواب •

يا نفس! ما أشغل الغريق في الماء عن صيد السمك! وكذلك ساكن الدنيا: ما أشغله عن مقتنياتها ولذاتها بغلاص نفسه ان فطن لسوء وقوعه فيها ويا نفس! يكفيك وأنت في عالم الحس ما تعانيه من آلاتك وأضدادها وأوساخها، فلا تضيفي الى آلاتك شخصا آخر، فتكوني كالغريق المرتهن في البعر قد حمل على عاتقه حجرا، وما أرى أن غريقا ينجو من البعر مجردا بنفسه، فكيف اذا حمل على عاتقه آخر غيره!

يا نفس! ان سلوك طريق النجاة من قبلك يكون بحسب ما تعرفينه وتختبرينه و وذلك أنه ان كانت معرفتك بالمحسوسات فقط ، فانه في وقت انتقالك الى ما علمته تنقلين ، ونحوه تتجهين ، وبه تغتبطين و وان كانت معرفتك بالمعقولات وآثرتها على غيرها فنحوها تتجهين ، واليها تنتقلين ، وبها تغتبطين .

يا نفس! هذه دار المحسوسات ودار المعقولات محضرة بين يديك ، وكلاهما قد خبرته وشافهته ، فتغرى أيهما شئت لا مدفوعة ولا ممنوعة ، واذهبي الى أحظاهما عندك • فإن اخترت اللبوث في دار الحس فأقيمي على ما قد خبرتــه وعرفته ، وان أحببت المصر الى دار العقل فينبغى لك قبل الانفصال أن تتصوري معنى طريقك وسلوكك اياه علم، ترتيبه معلا بعد معل حتى تنتهى الى معل المستقر • فان كنت ، يا نفس ، ذاكرة لهذا الطريق فاحذرى أن يعول بينك وبينه النسيان والغوف وقت الانفصال فتضلى وتتوهى • وان كنت يا نفس ناسية لهذا الطريق فتذكريه واستيمنى على تذكره بوصف سالكيه وخابريه فانهم أئمة الهدى ومصابيح الدجى والأدلاء على المسلك الأعلى الى الانتهاء • واعلمي يا نفس أن كل شيء يذهب وينتقل الي الملا ينبغى أن يكون خفيفا صافيا نقيا ليكون أسرع لممره الى غايته ، وأن كل شيء يذهب نحو السفل ينبغي أن يكون ثقيلا كدرا ، وعلى حسب كدره وثقله تكون سرعة ممره الى غايته •

يا نفس! ان الاصناف الشريفة ترد من عالمها الى عالم الطبيعة ورود مختبر له • فاذا استعملت

الآلات التى تشافه بها الطعوم والروائح والمبصرات، وجميع الآلات العارضة في ألحس نسيت عالمهما وجميع ما فيه وظنت أنه لا شيء غير ما هي مشاهدته في الحس فعينئذ تنسى عالم العقل وتعدم ذكره ٠ فاذا زالت عن النوع الناطق قيل انها قد ماتت ومضت مع جريان الطبيعة • فمتى عادت الى الكون الأول ، ثم ذكرت عالمها بعض الذكر قيل انها قد حييت من مماتها وحينئذ تتعلق بالمعنى الذي قــد ذكرته مستكشفة له وباحثة عنه وعن جميع المعاني التي نسيتها أولا • فكلما عقلت شيئا مما نسبته تجلى بصرها وقويت صعتها وفارقت مرضها • وعند ذلك تدرك ببصر عقلها أن جميع ما هي مشاهدة له في عالم الحس انما هو خيالات أشياء ، لا أشياء بالحقيقة • وظل الشيء هو ظل الشيء بالحقيقة على وجه الارض أو الماء • وانما عرض للنفس مرابطة أشكال الانواع دون الانواع عينها بنسيانها عالم العقل أولا عند ورودها الى عالم الحس • وبتأملها هذه المعانى وذكرها لها تكون صعتها من مرضها ، وعقلها بعد جهلها ، فتذهب راجعة الى تأمل المعانى الحقيقية والعياة الدائمة السرمدية ٠ يا نفس! تأملي قولي وافقهيه واعلمي أن العقل للنفس كالأب ، والطبيعة كالزوجة ، وأن للنفس جهتين تميل البهما: فتارة تميل نعو العقل بالمناسبة كالمناسبة التي بين الأب والابن ، وهذا هو العقل الطبيعي الحقي ، وتارة تميل نحو الطبيعة كالعاشق الذي يعشق زوجته • وهذا هو العقل العرضي الزائل ، فتأملي ، يا نفس ، الرجل اذا خلا مع زوجته كيف تقابله بالمداعبة والضحك والملق وتكلمه بالطف ما يكون من الكلام وأرقه • وليس ما تبدى من ظاهرها كباطنها ، لأنها انسا تفعل ذلك لتستعبده وتستعمله في أغراضها وتشافه به المهالك • فانظرى يا نفس الى فعل الزوجة كيف تسقى العسل مخلوطا بسم قاتل ردىء العاقبة • ثم تأملي ، يا نفس ، الرجل اذا خلا مع ولده كيــف يقابله بالعتب والتوبيخ ويكلمه بأمس الكلام وأخشنه • وليس ظاهر ما يبدى من ذلك كباطنه ، لأنه انما يريد بذلك تشريفه ومنفعته في جميم حالاته • فانظرى يا نفس الى فعل الأب • كيف يسقى الدواء المر الكريه لولده مخلوطا بالصحة والحياة وحسن العاقبة! فتفهمي يا نفس هــد، المماني • فما كان حقا فغذيه ، وما كان باطلا فدعيه واطرحيه •

يا نفس! انما لك أخاطب، واليك أشير، واياك أريد، انما الطبيعة زوجتك، والعقل أبوك، وان لطمة من أبيك خير لك من قبلة من زوجتك •

يا نفس! انه لا بد لك من أبيك ، لأنه لا شيء يقطع المناسبة بينك وبينه ألبتة : لا الفرقة ولا الاجتماع ، ولا الغضب ولا الرضا ، بل المناسبة ثابتة على كل حال لا يمكن زوالها ، لأنه قد يمكن أن يخلى الرجل زوجته فتنقطع علائقه منها ، ولا يمكنه أن ينتفي من أبيه ويأخذ له أبا غيره •

يا نفس! انه بطاعتك للعقل تحيين وتشرفين، و وبعصيانك اياه وطاعتك للطبيعة تموتين وتنحسين • فتصوري يا نفس حقيقة هذه المعاني وتمثلي بها • توفقي للسعادة وتستكملي الرشاد»•

#### أفلاطون يقود نفسه الى المنفعة والنجاة:

وفي الفصل السابع يستمر أفلاطون في تقديم

النصائح لنفسه محاولا ارشادها الى الطريق المستقيم حيث المنفعة والنجاة ، والى الابتعاد عن المسالك الوعرة المليئة بالضرر والمهالك ، فيقول : « يانفس ! حتى متى والى متى أنا سائق لك الى طريق المنفعة والنجاة لى ولك فلا تنساقين ، وأنت سائقة لي الى طريق الهلكة والمضرة لي ولك فلا أنساق معك ؟! فاذا كان قد وجب هذا الخلف بيني وبينك فليس ها هنا يا نفس غير المفارقة • فاذن نفترق يا نفس ويعضي كل واحد منا الى حيث يهوى ويريد •

يا نفس! ما أنت منصفة ولا عادلة ولا عاقلة! أبوك مقبل عليك بتأديبه ومعاتبته: النافعة لك عواقبها ، اللذيذة ثمارها ، وأنت معرضة عنه ومقبلة على زوجتك وخداعها وطنزها ولطيف ملقها المثمر لك الاحزان والهموم ، والمخافة والفقر .

يا نفس! انه ان فاتتك فرصة العمل بالصعة في أوان العمل فاتتك حلاوة الاستثمار والشواب على صالح الاعمال • فان من لم يغرس الشجرة في أوان الغرس ، لم يتلذذ بالثمرة عند ادراك

الثمر • فتيقني يا نفس قولي هذا وافهميه ان كنت حية عاقلة • وان كنت ميتة جاهلة ، فما أبعد تيقنك آياه وفطنتك له !

يا نفس! ان الاصناف الشريفة انما وردت الى عالم الكون لتختبره • فلما وردته وشافها معانيه انسيت عالمها العقلي وجهلت ذاتهاالصورية • فعتى استدركت ذكر ما أنسيته فقد صارت مشافهة للمالمين جميعا ومميزة بينهما بالشرف والخساسة، وملكت التخير أن تلبث عند أيهسا آثرت ، فاذا أدركت ببصيرة عقلها علو المرتبة الشريفة على دنو المرتبة الخسيسة • فحينئذ تؤثر الرجوع الى ما ناسبها بالمعنى الذي هي به ، وتنفصل مما قارنها بالعرض ظاعنة عنه زاهدة فيه • فتحققي بذلك يا نفس فان لك تحته راحة كبيرة وفائدة عظيمة وسمادة دائمة مضيئة •

يا نفس! ان المواعظ والتنبيه صقال النفوس من الصدأ ، وان المرآة الصدئة بالعرض السريع الزوال يمكن للصقيل جلاؤها ، وان المرآة قد قبلت الصدأ بالعرض الثابت البطيء الزوال الخارج عن حد القوة الى حد الفعل فقد صار لها ذلك الصدا طبعا ثانيا ثابتا مستحكما فلن ينجح فيه عسل الصيقل ولا يستخرج الصدأ منها الا باعادتها الى النار • وكذلك النفوس العرضية الكدر تنجلي بالتنبيه والمواعظ فتذكر سالفات أمورها • فأسا النفوس الطبيعية الكثيرة الوسخ والكدر فليسس يجلوها الا دخولها الى رتبة العذاب وطول لبوثها فيه وترددها اليه •

يا نفس! كم يتردد الذهب الكثير الغش الى النار قبل أن يصفو ويتهذب! وكم يدخل العود المعوج الى النار ويقوم قبل أن يتقوم، وكم تعاد العنطة الى الغرابيل قبل أن يذهب دغلها وغلتها، وكم تشافه النفوس الغبيثة الصدئة بألوان العذاب قبل أن تستقيم وترجم!

يا نفس! انه لا يمكن أحدا أن يعرف فضل حلاوة العسل على مرارة الصبر دون أن يذوقهما جميعا ويعقلهما بالتمييز • وكذلك لا يمكن النفس أن تعرف فضل حلاوة النعيم على مرارة العذاب دون أن تذوقهما جميعا وتعقلهما •

يا نفس ! كم بين الخارج من شيء قد خبره

وذاقه فزهد فيه ، وبين الداخل اليه الراغب في أن يختبره ويذوقه !

يا نفس! ان المقاتل في العرب يتمنى الغروج منها لكرب القتال وثقل السلاح ، والذي لم يشاهد حربا قط يشتهي أن يلاقي العرب ويذوقها • فان قلت يا نفس انك قد وصلت الى غايتك مما قد جربته • فارجعي الآن الى نهايتك مما كنت فيه ونسيته •

يا نفس! متى أردت الاعتبار الاكبر فانصرفي الى تأمل الشيء الابدي الديمومة الأزلي الغاية ، السرمدي المسافة \_ اذ لا حد لمسافة شيء سرمدي \_ والذي هو مبدأ الاشياء كلها عند ظهورها ، ومفيضها عند دثورها ، الذي هو باسط الاشياء وقابضها ، ومبدؤها ومعيدها ، وواضعها ورافعها ، ومنشئها ومبدئها \_ كلا بعد كل ، وفرعا بعد فرع •

يا نفس! تأملي الاشياء الجزئية كيف تضعف قواها عن الثبوت والديمومة فتدثر عن كيانها وترجع الى كلياتها \_ فكذلك الاشياء الكلية تضعف عن المساواة في الديمومة الاصل الفردي الأزلى

فتدثر عن انعلال قواها وتناهي مددها دفعة واحدة - وكذلك توجد الاشياء تارة بالفعل ،وتارة بالقوة دائما سرمدا •

يا نفس ! كم بين خليل يرزأك ويحسدك ويعوجك ويفقرك وبعزنك ونفزعك ويعميك ويجهلك ويغشك ويكدرك! تتجهن للبصر فيعميك وتحاولين الرشاد فيطغيك ويفيدك المقتنيات الزائلة البائدة التي لاحقيقة لها ، ويمنيك الاماني الكاذبة الخسيسة التي لا وجود لها • فأنت بائسة أبدا معتاجة فقرة خائفة حزينة ذليلة مسكينة مظلمة صدئة مستعبدة ، كلما أسعفته زاد فقرا ، وكلما طهرته ازداد نجاسة ، وكلما صععته ازداد مرضا ، وانتقاضا ، تتوهمين دوام خلته وثباته وهو مسرع بجريانه الى تركك والذهاب عنك • وحينئذ يذيقك غصص الفراق وتوهان العقل • وهذا كله يجرى عليك بضلالتك ونقصك وعماك وجهلك • وكم بين هذا الخليل يا نفس وبين خليل غره تصحبينه • ان افتقرت أغناك ، وان ضللت هداك ، وان جهلت علمك ، وان عميت بصرك • لن يلزمك منه مؤونة ولا كلفة ولا اهتمام ولا خدمة • وهو أبدا معك لا تذوقين لخلته انقطاعا ،

ولا لوجوده فقدا ولا فراقا • كلما دمت معه اكتسبت من شرفه شرفا ، ومن نوره نورا ، ومن حیاته حیاة ، ومن علمه و بصیرته علما و بصیرة ، ومن غناه وعزه غنی وعزا • یقنیا کالمتنیات الدائمیة الابدیة ، ویفیض علیا بالصلات الموجودة الحقیة فانت معه رابعة غیر خاسرة • فتمثلی هذا الخلیل یا نفس واقترنی به وانضافی الیه و به أتعدی! » •

# الفلاطون يصر على تعويض الصاحب السيء بصاحب آخر خيرً مستقيم :

يعتقد أفلاطون ان من كان عنده صاحب ففقده، فليس عليه الا أن يفتش عن صاحب آخر عوضا عنه ، وربما وجد في هذا القرين ما فقده عند صاحبه المفقود • لذلك يقول في الفصل الثامن من كتابه « معاذلة النفس » : « يا نفس ! ان من كان له حبيب ففقده ، ثم وجد مع فقده اياه عوضا منه وبديلا يوشك أن يسلاه وينساه ، ولا سيما اذا كان الآتي أوفق وأحمد من الماضي ، ومن فقد حبيبا ثم يجد منه عوضا يوشك أن يطول حزنه وتعظم حسرته • ومن السياسة يا نفس ان كان لك خليل أنت متحققة فقده وفراقه أن ترتادي منه بديلا

وعوضا ، وتلتمسي لك صاحبا قرينا · ومن الواجب أن يكون المستأنف أوفق وأحمد من الماضي · فان من فقد شيئا ثم وجد ما هو خير منه تحولت مصيبته نعمة ، وحزنه فرحا وسرورا ·

يا نفس! من قبل مزايلتك عالم الكون والفساد 
تمكني من مواصلتك عالم العقل • ومن قبل 
مفارقتك قرينك الغادر الدنيء الفاني تخيلي 
قراقه وتمثيله ، وتخلي عنه مهلا مهلا ، واستقبلي 
مواصلة خليلك الآتي وأنسى به وانضافي اليسه 
مهلا مهلا •

يا نفس! أي أحد سكن منزلا فبغضه وأراد المغروج منه فينبغي له أن يرتاد موضعا غيره قبل نقلته • فان من انتقل من موضع ولم يعرف موضعا غيره ينتقل اليه يوشك أن يبقى تائها مضطرا، والاضطرار يلجئه الى أن يسكن حيث وجد على غير ترتيب ولا اختيار، فلعله يسكن بالضرورة في موضع شر من موضعه الاول فيتنغص عيشه وتتكدر حياته •

يا نفس! انه ما من أحد يسكن في موضع الا

وهو يشتهي أن ينتقل منه الى ما هو أشرف من الأول وأوسع وأبهى • فما بالك يا نفس تؤثرين أن تسكني في المساكن المظلمة الغربة الوحشية ، وتتركين المساكن النيرة المضيئة الآنسة ؟ فعتى متى تكونين من عمار الغرابات الوحشية ، وتكون منازلك الأولى العقية معطلة منك خالية ؟ يا نفس! تيقني ما أقوله لك وتدبريه • ان كنت متعققة لشيء غير ما تدركينه بالعواس الغمس فقدتوجهت الى طريق نجاتك • وان كنت لم تتعققي شيئا من الاشياء الا ما شاهدته ببصر البسد وسمعه وذوقه وشمه ولمسه فأنت اذن موقفة على طريق العطب

يا نفس! ان حد التقى كلمة ينبغي أن تعقليها وتتيقني معناها • فعد التقى أن تتقي الاشياء الضارة لك • وكل شيئين يكون أحدهما ضارا للآخر فينبغي أن يكونا مختلفين في معناهما ، لأن المضرة انما تكون بالمخالفة ، كما أن المنفعة انما تكون بالاتفاق • ومن اتقى الاشياء المضرة كان متقيا بالعقيقة ، ومن واصل الاشياء المضرة له مع الاشياء النافعة فقد صار لا متقيا بالعقيقة ألبتة • لا لضار ولا لنافع • ومن واصل الاشياء الضارة له

واتقى الاشياء النافعة له فقد يقال له أيضا انه غير متق اذا اتقى ما ينفعه وواصل ما يضره • وليس يوجد في الموجودات شيء آخر يكون لا نافعا ولا ضارا • فان آثرت يا نفس المنفعة فواصلي الاشياء الموافقة لك في معاييك ، وان آثرت المضرة فواصلي الأشياء المخالفة لك في معانيك • وان آثرت العيرة والتوهان والاشراك والشكوك فواصلي الاشياء النافعة والاشياء الضارة جميعا • اذ لا تجدين حالا من الاحوال غير ما قد رسمته لك •

فتيقني يا نفس هذه المعاني : فان كنت نيرة مضيئة فلا تشافهي الظلمة ، وان كنت حية ناطقة فلا تشافهي الموتى البكم • وان كنت عاقلة مميزة فلا تشافهي المجهال والعميان •

يا نفس! تهدي الى الشيء النافع لك باتفاقكما، والى الشيء الضار لك باختلافكما في المعنى: فما كان نافعا فخذيه ، وما كان ضارا لك فاطرحيه واحذريه •

يا نفس! اذا عزمت على النقلة من مسكن أنت ساكنته فانتقلى الى مسكن يكون أشرف من المسكن

الأول ليشتد صرورك بنقلتك ، فان من انتقل من بيت مظلم ضيق خرب وحش الى بيت مضيء نير رحب آنس يوشك أن يبقى مسرورا بنقلته ، فرحا بحسن عاقبته .

يا نفس! احدري الغطأ في السياسة فان ثمرة الغطأ هي العداب بعينه ، لأن الخطأ والزلسل لا يثمران الاخطأ وزللا وسوء عاقبة ، وان ثمسرة الاصابة وحسن التهدي هي النعيم بعينه ، لأن الاصابة وحسن التهدي لا يثمران الا اصابة وهدى وحسن عاقمة ••• » •

### بالعلم العقيقي تكون السعادة وبالجهل تكون الظلمة:

يتابع أفلاطون تقديم النصائح والارشادات لننسه فيبسط لها أن في العلم الحقيقي تكون السعادة وتدرك ببصرها الاتصال الحقاني بالباري، فتشعر بالسعادة الحقانية ، أما اذا جهلت هذه الأمور وتنكرت لها عن طريق الوهم فتقترن بألوان العذاب والآلام \* « \* \* \* \* يا نفس! انه بالعلم الحقيقي تدركين ببصرك اتصالك ببارئك ومناسبتك الياه فتلتذي بذلك لذة الحق ، وأنه بالجهل تعدمين اياه فتلتذي بذلك لذة الحق ، وأنه بالجهل تعدمين

ذلك وتنكرينه ، وذلك بعماك وظلمتك وخطئك و وخطئك و وزللك فتخيلي بالتوهم أنك من الاصناف الخسيسة وتلحقي بها فتقترني بألوان العذاب والآلام •

يا نفس! لتكن أغراضك كلها علم الحق • فاذا اقتنيته فانهضي وتزكني في الفكر والتمييز دائما لتدركي بذلك الاصابة وتجري عادتك بها ويحت بصرك ونورك ، فتفعلين حينئذ فعل المصيب البصير النير المهتدي ، وتنسين الجهل والعمى والخطا فتتركينه وتقدمين بذلك فعل الجاهل الأعمى المخطيء • فتدبري هذا واعتبريه ، فان باعتبارك اياه تجدين حقيقته • • •

يا نفس! ان أردت أن تعرفي حال النفس بعد مفارقتها الجسد فانظري الى حالها وهي ملازمة له • فان كانت موافقة للاصابة فانه بعد مفارقتها الجسد لن تؤديها عادتها بالاصابة الا الى الاصابة وحسن العاقبة والثواب • وان كانت مقارنة للخطأ فان عادتها لن تؤديها الا الى الخطأ ، والخطأ يثمر لها العقاب والعمى رسوء المنقلب • فافهمي هذا » •

#### النفس ترغب في النعيم والسرور وتزهد فيهما وتنعرف عنهما :

يعود أفلاطون لمحاسبة نفسه وتأمل أحوالها ، فيتعجب ويقول في الفصل العاشر من كتاب « معاذلة النفس » : « يا نفس ! انى لأتأمل حالك فيطول تعجبي منه! تظهرين بالقول أنك زاهدة في الشقاء والاحزان ، وأنت بالفعل راغبة فيها وملازمة لها ومغابطة لأهلها عليهما وتظهرين بالقول أنك راغبة في النعيم والسرور ، وأنت بالفعل زاهدة فيهما ومنحرفة عنهما ومستوحشة من الطريق اليهما • وهذا يا نفس ، فعل مختلف ، والفعل المغتلف لا يظهر الا من فاعل ليس بفارد ولا متوحد بل فيه اشتراك وتركيب ، لأن الشيء الفارد لا يفعل الا فعلا فاردا لا اختلاف فيه ، والشيء المختلط لا يفعل الا فعلا مختلطا • فقه تبين الآن ، يا نفس ، أنك لم تتمحضى من غشك ، ولم تتهذبي من سوء مكتسباتك التي اكتسبتها في سالفات أدوارك فقد تبقى فيك جرب وصدأ همو السبب في اختلاف ما يظهر من فملك • فان كان هذا الصدأ فيك بالعرض السريع الزوال ، فبادر

بالبلاء والصقال قبل أن يستحكم في ذاتك وان كان هذا الصدأ فيك مستحكما باقيا فعودي الى النار فانسبكي فيها لتخرجي منها صافية محضة فان المرآة ذات الجرب والصدأ الثابت لا ينجع فيها الجلاء ولا ينقلع صدؤها الا بالنار والسبك فاذا أنت تمحضت ، يا نفس، من جربك وصدئك فعينئذ يتحد فعلك بغير اشتراك ولا نفاق ، فتكونين اما راغبة في الشقاء والاحزان بالحقيقة زاهدة في النعيم والسرور بالحقيقة ، واما راغبة في النعيم والسرور بالحقيقة ، واما راغبة في النعيم والسرور فاعملي يا نفس بهذه الوصية ، توفقي للسمادة فاعملي يا نفس بهذه الوصية ، توفقي للسمادة وترشدي الى النجاة وتهتدي الى الاصابة فتستثمري جميل الثواب وحسن الماقبة ،

يا نفس! تيقني أولا أن الموت الطبيعي ليس هو شيئا غير غيبة النفس عن الجسد • فاذا تقرر هذا في علمك فتمثلي أن الرجل العكيم العالم هو حكيم عالم عند مفيبه ، وهو حكيم عالم عند مفيبه ، لن ينتقل عن حكمته وعلمه أينما توجه وأينما سلك • فتنبهي يا نفس الى هذا المعنى واقتنيه وتيقني أيضا بأن غارس شجرة الغير وغارس شجرة الشر مختلف بينهما ، لأن شجرة الغير لا تثمر الا

خيرا ، وشجرة الشر لا تثمر الا شرا • فان لم يكن ذلك كذلك فشجرة الغير اذن تثمر شرا وشجرة الشر تثمر خيرا • فان كان هذا هكذا وكانت الشجرة تثمر غير ما في طبعها فقد ينبغي لغارس شجرة الكرم أن يستثمر منها البلوط ولغارس شجرة البلوط أن يستثمر منها العنب • ولسنا نرى شجرة تثمر غير ما في طبعها • لأن شجرة الكرم لا تثمر الا عنبا ، وشجرة البلوط لا تثمر الا بلوطا • فكيف يكون ، يا نفس ، غارس شجرة الغير يستثمر غير الغير ، وغارس شجرة الشر يستثمر غير الشر ؟ • • • • » •

#### كيف سهت النفسمعانيها الذاتية وانهمكت بالرذيلة والأمور الشهوانية ؟! :

يلاحظ أفلاطون بأن النفس عندما هبطت من المعالم العلوي تعلقت بالأمور الشهوانية الموجودة في عالم الكون والفساد ، وابتعدت عن معانيها الذاتية الخيرة الناهدة الى المثالية والكمال فقال ناصحا ومرشدا نفسه : « يا نفس ! ان هذا عالم الطبيعة قد وردته واختبرته • فهل اختبرت منه شيئا غير مبصرات موحشة ومسموعات مفزعة مبهتة وطعوم

مؤلمة مضجرة وروائح كريهة منتنة وملموسات نجسة دنسة ؟ فلما وردت الى هذه الاشياء اغتبطت بها اعجابا وهوى وعشقا ، ونسيت معانيك الذاتية الشريفة • فلما عرفت خطأك وزللك أردت أن تشركي معك في خطئك غيرك وتعيلي الذنب على سواك • هيهات ! يا نفس ! ليس الذنب الاذنب من جناه ، وليس الخطأ الاخطأ من أخطأه • فتلافي يا نفس خطأك وزلك فانك كما وقعت فيما تكرهين بهواك وشهوتك ، فكذلك تتخلصين منه بهواك وشهوتك ، فكذلك تتخلصين منه

يا نفس! كل مكروه أصابك وأنت في عالم الكون فتيقني أن سببه وأصله هو من قبلك ومن حيث خطؤك وزللك • وحتى تذكرت ذلك ذكرته وعرفته ، وحتى ورد عليك وارد من المكاره فلم تعرفي سببه وأصله فلا تحيليه على غيرك ، بلل اجعلي سببه وأصله خطأك القديم الاول الذي قد نسيته . لأن من دخل الى دار المصائب وأتاها وأصابته مصيبة ، فان ذلك بخطئه اذ أتى الى دار المصائب وأعظم المصائب فدخلها وقد كان له بد من دخولها • وأعظم من هذا كله أنه قد حذر منها فلم يحذر ، وقد خوف

منها فلم یخف ، ونصح فلم یقبل ، واتبع هـواه وشهوته •

يا نفس! اليس وأنت خارج السجن كنت تبصرين الاشياء وتسمعين الاخبار، فلما دخلت الى السجن خفي ذلك كله عنك وصرت مسجونة أسيرة تتشوقين الى خبر تسمعينه، وتتشوقين الى علم تدركينه وتبصرينه ؟ فما الذي حملك على دخولك السجن ؟ أليس هذا كله بخطئك ؟ ••• » •

#### النفس يلزمها الصبر حتى تصل الى الظفر والفوز:

في الفصل الثاني عشر من كتاب « معاذلة النفس » يوضح أفلاطون بأن من غرس شجرة الصبر أثمرت وأعطت أكلها من أطيب الاثمار أما من غرس شجرة الفتك فسوف تعطي غارسها العرمان والشقاء • لذلك يقول مخاطبا نفسه واعظا ومرشدا بقوله : « • • • يا نفس ! اقترني في جميع مطلوباتك كلها بالصبر ، فان الصبر خلق النفس الأشرف ، وهو الذي به يكتسب الخير وتدرك السعادة • واني ممشل لك معاني عدة فتحققي بها : ان النفس هي الطالبة وان الغير هو

المطلوب ، والصبر هو المعنى الذي ينبغي أن ينتصر به الطالب ، والتوفيق هو المعنى الذي ينتصر به الخير ويجود به • فان اتصل الفعل من الطالب بالفعل من المطلوب وجبت الوصلة وتم الانضياف • وانما مثلت لك هذا المعنى لتعلمي أنه انما تنال الاشياء كلها بالصبر وأن الخير لا ينال الا بالصبر •

يا نفس! اقتني الصبر والثبات على عبادة اله واحد فهو أهنا لعيشك وأعظم لراحتك واحدري أن يعدوك الملل والضجر فتخرجي عن حد الوحدانية فتكثر آلهتك ومن كثرت آلهته كثرت خدمت واشتد تعبه ونصبه وتوافرت همومه وتشعشعت نفسه فهلك

يا نفس! ان الضجر والملل مقرونان بالنفوس البهيمية ، والصبر والثبات مقرونان بالنفوس التامة الانسانية ، فلا يغرجك الضجر والملل عن حد الصبر فتستريعي الى اتخاذ الآلهة ثم تنقسمي بعبادتهم وخدمتهم فتتحمقي وتتحللي فيطفأ نورك

وتضعف قوتك ويذهب شرفك ويزول سلطانك · وهذا هو موتك فاحذريه وانحرفي عن معانيه ·

يا نفس! ينبغى أن تتقينى معرفة ذاتك وما لها من المعاني والصور ، ولا تتوهمي أن خارج ذاتك شيئًا مما يجب أن تطلبي علمه ، بل جميع معلوماتك كلها معك وفيك ، فلا تتوهى بطلبتك ما هو معك ، فان كثيرا من الناس يكون معه شيء وينس أن معه فيطلبه خارجا عن ذاته ويتوه ثم يأتيه الذكر فيذكره ويجده مع نفسه لا خارجا عنها • فتيقنم, يا نفس أنه لا شيء من الاشياء المعلومة والموجودة دائما أبديا خارج عنك ألبتة • وانما الشيء الخارج عنك هو ما امتاز من كدرك وثقلك في الابتداء الأول وهو الشيء القابل للاعراض الجاري مع الكون • ولا شيء آخر يوجد ألبتة غير هــذا • فارجعي يا نفس ، الى ذاتك فاطلبي جميع معلوماتك فيك لا خارجا عنك ، ولا تخرجي عن ذاتك فترجمي الى كدرك تطلبين علم ما فيه فتقمى في تيار الاختلاف وتتلاعب بك الاعراض كتلاعب البعر الهائج بما فيه من السفن ، ثم آخر أمرك أن لا تكسبي منه خيرا ولا شرا ، ولا يعصل معك منه علم • فثقى يا نفس بحقيقة هذا القول ولا تنسى الشيء الذي

هو معك وتعضين تطلبينه في موضع آخر ، فان جميع ما ينبغي أن تعلمه النفس هو في النفس بلا غيار ولا غيرية من النفس ، بل انما يعرض من الحس الذي هو الجسد ٠٠٠ » •

#### حد اللذة بالعقيقة هو ما لا يـُمـَلِ ا

يؤكد أفلاطون أن حد اللذة بالعقيقة هو ما لا يمل ومتى طلبت النفس، وهي في عالم الطبيعة، لذة فقد سمت الى غير موجود، وطلبت ما ليس يمكن ودليله على ذلك قوله: «والدليل البين على هذا أن جميع ما تشافهه النفس في هذه الدنيا مملول، والمملول لا ينبني أن يسمى لذة اذ كان حد اللذة ما لا يمل أو ما تنظرين والمسلس الى أكثر أهل الدنيا كيف يبحثون في طلب الليدات ويتوهمون أنها موجودة في الدنيا وليس همي بموجودة و فتبيني أن الناس يطلبون في الدنيا ما ليس فيها و

يا نفس! تأملي نفوس الناس كيف ترد الى معاني الدنيا كلها فتشافهها مشافهة ذائق مختبر، ثم تصد عنها صدود قال ضجر • وليس أحد في هذه

الدنيا براض بمنزلته فيها ، بل قال لها ضبر منها، وهذا من أوضح الدلائل على أن النفوس انما تبحث في هذه الدنيا وتطلب منزلة توازي شرفها وتضاهي معانيها ، فلا تصيب ذلك : فهي مقبلة مدبرة تطلب ما ترتضيه • فمتى حصل في النفس حقيقة هذا الشرح ، اقتنت الاياس وأزالت الطمع : من مطالبة اللذات ، وهي في عالم الكون •

يا نفس! كيف توجد في الدنيا لذة ، وكل رتبة نقف النفس عليها في الدنيا تحتاج الى الصبر ، والصبر من المذاق ، وكل شيء حلو أن خلطته بالمرارة فهو يصير مرا مومتى نفرت النفس من الصبر والتأدب به ثم ذهبت تطلب المعنى المرضى لها حصلت على التوهان • تذوق هذا وتتركه ، وتؤصل هذا ثم تقطعه ، وترغب في هذا ثم ترفضه • وهذا معنى قبيح وفعل خسيس وخلق دنيء ومتى تأميت النفس بالصبر على أي رتبة كانت من رتب الدنيا فقد اقترنت بها مرارة الصبر • فقد حصل من هذا الشرح كله : اما أن يكون الانسان تائها ذواقا فيحصل على رتبة الغساسة والدناءة ، واما أن يرضى برتبة صالحة من رتب الدنيا مع الصبر عليها ، فيحصل على مقاساة المرارة مدة مقامه في

عالم الطبيعة · ولأكل المرارة مع اكتساب الشرف والمز خير من أكل العلاوة مع اكتساب الغساسة والدناءة ·

يا نفس! ان غرض العتى وقضاء العقل أن تكون الاشياء على ترتيبها الطبيعي ثابتة • فاذا كانت كذلك فما أحسنها وأجملها وأعدلها! وذلك كالصانع الذي ينبغي له أن يكون هو الذي يستعمل الآلة ، لا الآلة تكون مستعملة له ، وكفارس الذي ينبغي أن يكون هو مدبر الفرس ويجريه ويروضه، ينبغي أن يكون هو مدبر الفااس ، وكالسلطان الذي يجب أن يكون هو مدبر الرعية والسائس لها ، لا أن تكون الرعية تدبره وتسوسه • فاذا جرت هذه الأشياء على كيانها الطبيعي ظهر الحق والعدل الحسنان الجميلان ، واذا انعكست بالضد والخلاف ظهر الشر والجور القبيحان الرديثان •

يا نفس! ان كان الجسد بالنفس يعيا وبها يبصر ويسمع ويشم ويذوق ويلمس ، فقد وجب ضرورة الاقرار بأن الجسد آلة النفس • ومن القبيع أن تكون الآلة تدبر الصانع وتستعبده ، فان الصانع المدبر ، لا الآلة ، لأن الجاهل اذا اتخذ آلة اشتغل بتزيينها وتزويقها وترفيهها ـ عن استعمالها والاكتساب بها ثم يحصل على عبادت لها ، فعينئذ ينقلب الحق باطلا ، ويصير العدل جورا ، والحسن الجميل قبيعا سمجا ، اذ يصير الحي البصير السميع الماقل الشريف عبد الميت الأعمى الأصم الجاهل الخسيس •

يا نفس! ان زمانا تدبر فيه الرغية السلطان لزمان معكوس، وقد وجبت الهلكة على الجميع • واذا وجب أن يكون الفرس يدبر الفارس فقد وجب هلاكهما جميعا • واذا وجب أن يكون الجسد يدبر النفس فقد وجب هلاكهما جميعا •

يا نفس! ان السياسة هي خلة لا تصلح لمخلوق البتة ، وانما هي محنة يمتحن بها الناس: فان امتحن بها الناس: فان امتحن بها العاقل الرشيد تبين من نفسه الضعف عن القيام بتدبيرها فخضع وذل ورغب الى سائس الكل وعلته ، الفائض بالخير كله على الطالبين اليه ، فاكتسبت نفسه بانصبابها الى الخير خيرا وبصيرة ، فيهدى الى حسن السيرة والقصد الى وجه الاصابة والنجاة من الخطأ بحسن التوفيق و فتكون هذه النفس تشرب من ينبوع الخير والعدل ، شم

تفيض بما فيها على من تشتمله سياستها • فبذلك يكون ظهور المدلوالخير وسعادة السائس والمسوس وأما الجاهل فانه اذا امتحن بالسياسة سره ذلك وأبهجه ، ورأى أن في قوته وطبعه ما يقوم بها وبأضعافها • فعينئذ يتهاون بها وبتدبيرها ، وينصرف بجميع قوته الى التلذذ والتنمم المثمرين الجهل والعمى والزلل والخطأ ، فتكون تلك النفس تشرب من ينبوع الشر والجور ، ثم تفيض بما فيها على من هو تحت سياستها ، فيكون بذلك ظهور الشر والجور وهلكة السائس والمسوس ٠٠٠٠» •

#### أحلام الدنيا ليست بشيء حق:

ويختم أفلاطون كتابه قائلا في الفصل الرابع عشر بأن أحلام الدنيا ليست بشيء حق بالاضافة الى أسباب الدنيا ليسلت بشيء حق بالاضافة الى عالم المقل الذي هو الشيء المعق والمحل العق و وانما شرحت لك يا نفس هذه المعاني لئلا تغتبطي بمشاهداتك التي في عالم العس ، فتكوني كالذي نام فرأى في منامه أشياء حسنة مبهجة أنيسة فركن اليها و فلما استيقظ حزن وجزع على مفارقته تلك الاشياء التي رآها

في نومه نعما ، حتى انه بضمف عقله وقلة علمه يعود الى النوم شوقا منه الى الاشياء التي رآها في نومه • فان كان هذا ، يا نفس ، قد اتضح لك ، فاعلمي أن النفس اذا كانت في عالم الكون مشاهدة لنعيمه ولذاته وسروره ، فانها مهما تفارق تألم لذلك أشد الألم وتجزع له أشد الجزع • وبالعقيقة انما تعود اليه تطلب تلك الاشياء التي كانت تشاهدها \_ شوقا اليه واغتباطا بها • ومتى كانت النفس في عالم الكون مشاهدة لبؤسه وأحزائه وضيقته فانها مهما تفارقه تجد لمفارقته أعظم اللذة وأكمل السرور والراحة • وبحق انه لو رأى نائم في منامه كأنه مشاهد الاشياء كلها سمجة وحشـة مؤذية ، ثم استيقظ من نومه ذلك ، لوجد عنه استيقاظه أعظم اللذةوأتم السرور والراحة لمفارقته تلك المعاني التي شاهدها في نومه • نعم ! ويكره أن يعود الى النوم استيحاشا وفزعا من تلك المكاره التي ر آها ·

يا نفس! متى أعطتك الدنيا شيئا فلا تأخذيه منها ، فانها ربما تطربك لتضعكك قليلا وتبكيك كثيرا • وهذا الفعل منها انما هو بالطبع ، لا بالتكلف ، ولن يقدر الشيء الطبيعي أن يكون غير

ما هو • فأما النفس فلأنها حية عاقلة مميزة فلها الاستطاعة على أن تنغدع وعلى أن لا تنغدع • فأذا شافهت أفعال المغادع لها ثم انحرفت عن خداعه وحذرته فقد نجت من سوء العاقبة • واذا قبلت المغادعة والمحال فانما ذلك بهواها وشهواتها • وكما تقبل ذلك : فهي مالكة الاستطاعة ان شاءت تحرزت من الهلكة ، وان شاءت دخلتها فانظري يا نفس الى هذه الوصايا ، وتدبري بها ، لتفوزي بالنجاة الى دار البقاء ومحل النور والصفاء ، مع السادة الأخيار والانبياء الابرار •

يا نفس! خذي من الاشياء ما عرفته وعرفه الجميع، ودعي ما أنكرته وأنكره الجميع، وقد عرفت أنت والجماعة أن النار حارة معرقة مضيئة، وأن الماء بارد رطب سيال يروي من العطش، وقد عرفت أن كل الشيء أكثر من جزئه، وأن المستوي غير المعوج وقد عرفت أن الطوبي هـو العظ الخسيس الشريف السني وأن الويل هو العظ الخسيس الدني وقد علمت أن المرغوب فيه حبيب الراغب وأن المزهود فيه بغيض الزاهد فان كان فراق الحبيب شرا ومصيبة وفراق البغيض خيرا ونعمة،

وان كانت الدنيا مفازقة بالعقيقة وبغير شك · فقد وجب الويل لمحبيها والطوبي لمبغضيها ·

يا نفس! انفصلي من الطبيعة بوهمك ، ثم انظرى : هل تجدين شيئًا غر ذاتك وكونها ؟ فاذا نعت ذاتك فقولى : هي الجوهر الصوري المصور المتعرك العي العاقسل المميز المتهجس الى معانسي ارادته ومطلوباته ، ذو الاخلاق الشريفة الخرة التي هي العدل والعكمة والجود والرحمة • فاذا نعت ذاتك بهذه المعانى ، وكانت لك ذاتية طبيعية، فقد لزمك الاقرار بأنك أنت الشيء الحي اللطيف المدير • فإن سموت إلى نعت كدرك هل تجدين له نعتا ذاتیا أو صفة دون أن تستعرى له النعوت والصفات ، فتنعتبه بالمعاني التي هي غيره • أفليس قد لزمك الاقرار بأن شيئًا لا نعت له ذاتيا ولا صفة هو شيء ميت موضوع للاستعمال بطبعه ؟ ومسا ينبغي أن تفهمي أن النفس انما تفعل في الطبيعة معانى ما تفعله العلة الأولى فيها • فمتى تمثلت ، يا نفس ، هذا المعنى الموجود في الحس وجدته هو الترتيب السلطاني بعينه ٠٠٠٠ » ٠

ويقول أفلاطون في كتابه «طيماوس »: « ان

الأمور المتدرج الى علمها من غير نسق أو قصد أو اعتماد طبيعي مما في نظائر عالم الطبيعة وعالم النفس وعالم العقل وعالم الربوبية انما كان من تحسين الفاظ وترتيب أسماء فقط • وقال: انا لو لم نستدل على وجود العوالم المالية الروحانية و بساطتها وحليتها مع اتحادها ، و بسطاتها وذواتها الا من عالم الكيان مع اشتماله على الاضداد وكثرة التغبر والتقلب لكان ذلك استدلالا وثيقا وتدرجسا مناسبا • فانا نجد عالم الكيان ـ مع كثرة التضاد فيه ــ لا يخلو من حسن النظام وفضيلة النظر والترتيب • وهو لازم لذلك ، وجميم أجزائه ، وانما تختلف بالأقل والأكثر • وكلما كان حسن النظام والتنظر فيه أكثر ، كان أدوم بقاءا وأفضل كمالا وأقرب الى طبيعة التمام • فاذا ترقينا الى عالم الافلاك ، وهو آخر حدود الطبيعة ، وجدنا حسن النظام مضاعفا وانتفت عنه الضدية وكان في حركته ساكنا ، وفي اختسلاف أوضاعه ثابتسا • فبالأحرى أن تكون العوالم الروحانية بريئة من الأضداد ، بعيدة من التغير والفساد ، متصفة بالبساطة ، مملوءة حسنا وبهاء ـ فان أصل الشرور والقبح والنقائص انما يجيء من جهة الاضداد • وكلما بعد الشيء من الضدية بعد عن النقائص وكان أدوم بقاء وأتم فضيلة · فما كان بريئا عن الضد من كل وجه كان هو الكمال والتمام بالحقيقة وبريء من كل نقيصة · ولولا اتفاق عجيب بين الأضداد في عالم الكون ما وجد كائن · وما كمان الاتفاق فيه أقوى وأكثر ، كان أوثق تركيبا وأدوم بقاء وأكثر حسنا وبهاء وأقرب الى طبيعة الوحدة والفضيلة ·

فما كان هو سبب هذا الاتفاق والايجاد وطول البقاء ، فانه ينبوع هذه الفضائل ومبدعها وأحق بها من جميع ما عداه ، فينبغي أن نقول فيه انه البقاء والأزل والفضيلة التامة على الأبد · وأنت تجد الافلاك ما كان منها قريبا الى عالم الكون ـ كثير الحركات المختلفة · وكلما ارتفعت الافلاك انبسطت حركاتها وتوحدت حتى تصل الى الفلك انبسطت المعيط في الحركة اليومية النهاية في السرعة والبساطة والاتعاد وحسن النظام فلم ير ذلك في عالم النفس · وكم ترى عالم المقل أشد كمالا ترى ذلك في عالم الربوبية ومفيض الخيرات أجمع وينبوع الموجودات! وهذه المقايسة المضاعفة تمكننا وينبوع الموجودات! وهذه المقايسة المضاعفة تمكننا

أن نرتقي الى عالم الربوبية عليه ، وبدون ذلك فانما هو كلام فقط •

واذا كانت حركة الاستدارة هي أبسط ما في عالم الطبيعة ، من قبل أنه لا ضد لها ولا معاند من فكيف ينبغي أن نقول في عالم النفس وفي عالم الربوبية! فانا لا نجد في عالم الاجسام أبسط معا حركته حركة استدارية ولا أشد اتعادا ، وكان شأن الطبيعة أن توجد ويظهر أفعالها بكل ما يمكن فعالم النفس أبسط وأبعد من الزمان ومطابق للدهر ولا يمكن أن يكون بهذه الصفة الا أن يكون صورة مجردة غير هيولانية من قبل دوام رجوعه الى ذاته وأما دوامه فمن أجل مطابقت للدهر ، فإن الدهر عدة الأزمنة ، والزمان عدة العركات ،

ومن عالم العقل أخذت النفس الفكرة والتمييز، ومن عالمها أخذت الحركة والبقاء والدوام ، ومن عالم الطبيعة أخذت الفناء والغلاف في أجزائها وفي سوس العالم اتصال أجزائه بعضها يبعض ، وأن كل متوسط يقبل الفيض والقوة مما فوقه ويؤديه الى ما دونه •

ومبدأ الفيض من عالم الربوبية • وانتهاؤه ووقوفه عند الطبيعة الانسانية • ولما لم يبق هناك مسلك ، عاد العقل الانساني مترقيا من عالم الكيان الى عالم الملكوت والبقاء على هذه المدارج الطبيعية والمرافي الوثيقة الربانية الى أن يصل الى المبدأ الذي عنده انتهاء الفيض • ولما اتصل عام الطبيعة بعالم النفس حيّت أجزاؤه وتنفست • وكذا لما اتصل عالم النفس بعالم العقل ثم بعالم الربوبية تواصلت الفيوض واتصلت الاعطاءات »

هذا هو أفلاطون الحكيم العظيم الذي فعل فعل السحر بما قدمه من آراء وأفكار عقلانية في أفكار وعقول وفلسفة أهل المذاهب الاسلامية فعبوا من ينابيعه الخيرة وجعلوا فلسفته وأفكاره العرفانية مرتكزات للفلسفة الاسلامية الشاملة • فعسى أن نكون قد وفيناه حقه بما أوردناه من نصوص وأفكار وآراء عرفانية استقيناها من مصنفاته المقلانية •

« تم »

| هقدمسة                         | ٥         |
|--------------------------------|-----------|
| حياة الملاطــون                | 18        |
| آثار أفلاطون العقلانية         | 37        |
| أغلاطون والحكمة العقلانية      | <b>T1</b> |
| المعرفة عند افلاطون            | ٣٣        |
| نظرية المثل الاملاطونيسة       | ٤١        |
| الوجود عند أغلاطون             | 73        |
| الملاطسون والعالم              | 01        |
| النفس عنسد افلاطون             | ۸۰        |
| الاخلاق الافلاطونيسة           | ٦٤        |
| الفضيلة عنسد الملاطون          | 71        |
| الجدل الصاعد والاخلاق          | γξ        |
| الملاطون ومدينته الفاضلة       | <b>YY</b> |
| اغلاطون والحكومة المثاليسة     | Aξ        |
| المدينة الانسانية عند الملاطون | 17        |
| اغلاطون ومحاوره مينون          | 1.4       |
|                                |           |
|                                |           |

مقدمسة

| اغلاطون ومعاذلة النفس                                                | 118 |
|----------------------------------------------------------------------|-----|
| الملاطون والانسان المخادع لنفسه في الطبع                             | 111 |
| الهلاطون والمصدام اتفاق الاعصراض الحالصة<br>في الجوهصر               | 771 |
| •                                                                    |     |
| العالم الطبيعي صفو وكدر نها على النفس الا<br>ان تتجرع كدره قبل صفوه  | 171 |
| العتل هو التصور والتمثل براي الملاطون                                | 144 |
| الملاطسون ينصسح نفسه بعسدم مصاحبسة                                   |     |
| قرناء السبوء                                                         | 188 |
| الملاطون يتود نفسه الى المنفعة والنجاة                               | 181 |
| الهلاطون يصر على تعويض الصاحب السيء<br>بصاحب اخر خبر مستقيم          | 100 |
| بالعلم الحقيقي نكون السمادة وبالجهل تكون<br>الظلمسة                  | 109 |
| النفس ترغب في النميم والسرور وتزهد نيهما<br>وتنحرف عنهما             | 171 |
| كيف سهت النفس معانيها الذانيسة وانهمكت<br>بالرذيلة والامور الشهوانية | 771 |
| النفس يلزمها الصبـر حتى تصل الى الظفر<br>والفـوز                     | ١٦٥ |
| حد اللذة بالحقيقة هو ما لا يمهل                                      | ۸۲۱ |
| احلام الدنيا ليست بشيء حق                                            |     |

## صَدَرحَدِيثًا عن دَاروَمكتبَة الهلَال:

في بنيل موس وعة نفس يَة الجَلَد الأول في بنية الجَلَد النافس. في بنية الجَلَد النافس. في بنية الجَلَد الناف في بنية الجَلَد النالث في بنيل موس وعة نفس يَة الجَلَد الرابع في بنيل موس وعة نفس يَة الجَلَد الرابع في بنيل موس وعة نفس يَة الجَلَد الرابع في بنيل موس وعة نفس يَة الجَلَد المناس في بنيل موس وعة نفس يَة الجَلَد المناس